

الْحَادِيَّةُ بِأَصْفَارِ الدُّنْدُونِ  
وَأَسْرِ الرَّعْوَةِ الْفَاطِمَةِ

تأليف

محمد عبد الله غنّان

الطبعة الثالثة  
١٤٠٤ م = ١٩٨٣ هـ

المؤشر

دار الرفاعي بالقاهرة      مكتبة الخانجي بالرياض

# مطبعة المركب

المؤسسة السعودية بمصر  
٦٨ شارع الإبراسية - القاهرة - ت: ٨٩٧٨٩١



**ملاوية الأداء العظيم فاصحاته**

**الفاولات أن تصير ما أصوات من كان تكلمه من**

**المؤلمه فرديته التي يداري مدار العصافير**

**الذين طغوا في السارق والغافلها في الماء**

**الذين طغوا في السارق والغافلها في الماء**

**ترى سمع طغواه أن ينكح ليفض ضاربه فوله**

**ساق المفلك لا ولن يمر سعده إلا من يجد كل**

**فقل بالجنة بين وليل مد الستين كتاب المآخر**

**تتغيره فاستعمل على الصلاه بعد ما يفتح**

**من صحته . وسموه لهم عن الجلو على ساطور**

**الكلاب**

**الله الجميع والذكر من أواصيلهم وأفالهم دليل**

**والذكر ما تملك الله تعد بهم ذات فهم عليه**

**سيطر على الله تدرك على خط الرأس يراك وداعيه**

**نم ذلام عصالمي اتفاني باب دعويه ورازق بناس**

**شكده وشل حبيه دا يديك اولياه وعيده من صوره**

**وتعدهم بتلاته شلاته ودركان يخرج راهنه**

**بسحاته . وسموه لهم عن الجلو على ساطور**

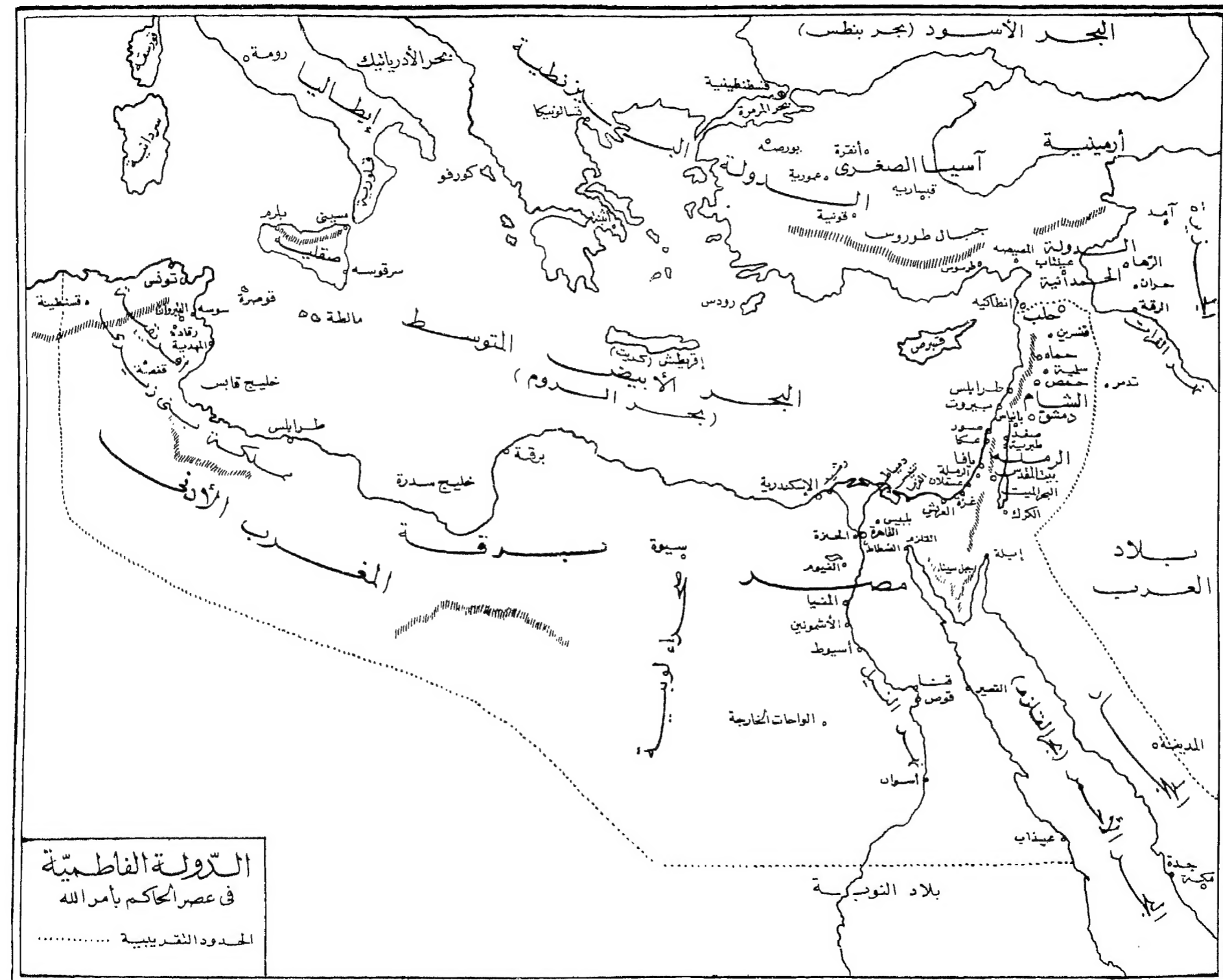
**تنغيره فاستعمل على الصلاه بعد ما يفتح**

**فتشير بمحات وتنفعه المؤذنين أن يستعموا**

**وسلادا نارا يلبروك ونهاده جنت الشاب**

**أ بعلود ولا يكتله الترب وركبتها**





## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### مقدمة

كانت الدولة الفاطمية ، بين الدول الإسلامية التي استقرت بمصر ، أو فرها بباء ، وأبقاها أثرا ؛ وما زال الجامع الأزهر ، غرس الدولة الفاطمية البانع ، يقوم منذ ألف عام أثرا خالدا ، ورمزا با赫را لهذا العصر الزاهر ، وهذه الدولة المستنيرة الباذخة ؛ وربما كان العصر الفاطمي ، بين عصور مصر الإسلامية ، أجدرها بالدرس والعناية ، وأحفلها بالمواصف الشائق ، وأكثرها سحرا وفتنة ، وأبعثها إلى التأمل والعاطف ؛ ذلك لأن الخلافة الفاطمية ، بالرغم مما يحيق بأصولها وإمامتها من الريب ، كانت بنظمها الطريفة ، ورسومها الفخمة ، وخلالها الباهرة ، تنشر من حولها فيضا من العظمة والبهاء ، وتطيع العصر بطابع عميق من روحها الباذخ . وإذا كان للعصر الفاطمي سحره الخاص ، فإن عصر الحاكم بأمر الله هو بلا ريب أغرب مراحله وأعجبها ؛ وقد غاض بهاء العصر الفاطمي في تلك الفترة نوعا ، ولكن ما تمتاز به تلك الفترة من الأحداث العجيبة ، والتواتر الشائق ، وما يمازجها من الحفاء والغموض ، وما تمتاز به شخصية الحاكم من الأطوار والحوادث المدهشة ، والتزاعات والأهواء المروعة ، والنواحي الفلسفية والإنسانية أحياناً ، مما يسرع على تلك المرحلة أهمية خاصة ، ومن ثم كان اختيارنا لهذا العصر ، وكانت عنائتنا بدراسة نواحيه الحفيفه .

ومن الأسف أن معظم مصادر العصر الفاطمي المعاصرة ، قد دثر ولم يصل إلينا . فسيرة المعز لابن زولاق ، وتاريخ مصر للمسيحي ، ومؤلف القضاوى فى الخطط ، وتاريخ ابن الطوير ، وتاريخ ابن المأمون وغيرها ، مما كتب خلال العصر عن مشاهدة ودراسة مباشرة ، واتصال وثيق بالأشخاص والحوادث والشئون ، قد غاض ودثر ؛ بيد أنه مما يدعى إلى الغيبة أن المؤرخين

المتأخرین الذين ظفرنا بآثارهم ، مثل النوبی و القلقشندی والمقریزی ، وابن تغры بردى والسيوطی ، قد انتفعوا بهذه المصادر الفاطمیة المعاصرة ، ونقلوا بینا منها كثيراً من الفصول والشنور الهامة ، ولا سیما عن نظم الدولة الفاطمیة ، ورسومها ومواكبها ، ومظاهر قوتها وعظمتها وبذخها .

وقد انتهت إلينا في الوقت نفسه ، بعض المصادر والأثار المعاصرة ، مثل تاريخ يحيى بن سعید الأنطاکي ، وعيون المعرف للقضاعی ، وجزء من تاريخ ابن الصابی ، وكتاب سیر الیبعة المقدسة . وللتاریخ الأنطاکي ، وهو مؤرخ وطبيب نصرانی معاصر مصری فيما يظهر أهمیة خاصة ، وقد كتبه لأول مرة بمصر في نهاية القرن الرابع تتمة لتاریخ سعید بن بطريق ، بطريرك الملکیة بالإسكندریة ، الذى انتهى فيه الى سنة ٣٢٦ هـ ، واستأنفه حيث وقف سلفه ؛ وأعاد كتابته حسبما يقول لنا في مقدمته سنة ٤٠٥ هـ عام انتقاله إلى مدينة أنطاکية ، واستمر في تدوین الحوادث حتى أواخر عهد الظاهر ؛ ويعنى الأنطاکي بالحاکم وعصره عنایة خاصة ، وذلك لما لأحداث العصر ، وسياسة الحاکم إزاء الديمین من صلة وثيقة ، بما أصاب الكنیسة والمجتمع النصرانی ، من الخن يومئذ ؛ ويبدى الأنطاکي في استعراضه لحوادث العصر اعتدالاً واتزانًا ودقة ، تجعل لروايته قيمة خاصة . كذلك يتضمن الأثر الکنسی المخطوط المسحی بسیر الیبعة المقدسة ، الذى حصلت دار الكتب المصرية على نسخة مصورة منه ، نقلاً عن مخطوط مكتبة باریس ، والذی هو ذیل الكتاب ساویرس بن المقفع أسقف الأشمونین في « سیر الآباء البطاركة » حسبما بینا في موضعه ، عدة أقوال وروایات هامة ، عن أيام المعز والعزيز والحاکم ، وضعها بعض الأخبار المعاصرین . وإذا كانت هذه الروایات والأقوال الکنسیة ، تطبعها في الغالب نزعة خاصة من التحامل والإغریق أحياناً ؛ فإن لها مع ذلك قيمتها الخاصة في شرح موقف الكنیسة ، وطبيعة العلاقة بینها وبين الدولة ، وأحوال المجتمع النصرانی في ذلك العصر .

أما تاریخ القضاعی المسحی « عيون المعرف » ، فهو استعراض سريع لأنباء الخلفاء حتى سنة ٤٢٢ هـ ؛ بيد أنه يحتوى على روایة هامة عن اختفاء الحاکم بأمر الله ومصرعه ؛ وقد كتب القضاعی هذا التاریخ في أوائل عهد

المستنصر ، قريباً من العصر الذي نعنى به ، وكان راوية وفقيها ثقة ، ذا صلة بالقصر وشئونه .

وإلى جانب هذه الروايات المعاصرة توجد عدة آثار قيمة ، كتبت بعد ذهاب الدولة الفاطمية بقليل ، منها كتاب « أخبار الدول المنقطعة » للوزير جمال الدين المصري المتوفى سنة ٦٢٣ هـ ، وبه رواية دقيقة ضافية عن الحاكم وأطواره وبعض أحداث عصره ؛ وكتاب « مرآة الزمان » لشمس الدين يوسف بن قراؤغلي المتوفى سنة ٦٥٤ هـ ، وبه أقوال وملحوظات قيمة عن الحاكم ؛ و « تاريخ الإسلام » للحافظ الذهبي المتوفى سنة ٦٧٣ هـ ، وبه أيضاً آراء وتعليقات نفيسة عن الحاكم ؛ وكتاب « الوفيات » لابن خلkan المتوفى سنة ٦٨١ هـ ، وبه تراجم للخلفاء الفاطميين ، وتراثم عدّة آخرى لكثير من رجالات العصر ، تمتاز جميعاً بدقتها وتحقيقها . وربما كان أحسن ما تمتاز به هذه الروايات التي كتبت بعد ذهاب الدولة الفاطمية ب نحو قرن أو بعده ، أنها أدركت الروايات المعاصرة ، واستطاعت أن تمحصها وأن تنتفع بها .

وتوجد روايات نصرانية كتبت أيضاً في تلك الفترة ، منها تاريخ أبي صالح الأرمي المتوفى في أواخر القرن السادس ، وهو تاريخ الكنائس والأديار المصرية ، ييد أنه يحتوى على روايات وأقوال كثيرة تتعلق بالحاكم والخلفاء الفاطميين ، وسياساتهم نحو النصارى ؛ وتاريخ المكين ابن العميد المسماى « بتاريخ المسلمين » ، وتاريخ ابن العبرى المسماى « بمحضر تاريخ الدول » ، وقد كتب كلاهما في أواخر القرن السابع ؛ ولهذه الروايات النصرانية عناية خاصة بأخبار الحاكم وشخصيته .

أما المصادر المتأخرة فلدينا منها عدة هامة ، في مقدمتها « نهاية الأرب » للنويرى المتوفى سنة ٧٣٣ هـ ، و « صبح الأعشى » للقلقشندي المتوفى سنة ٨٢١ هـ ، و « الخطط » و « اتعاظ الحفاء » للمقرن يزى المتوفى سنة ٨٤٥ هـ ، و « التجوم الزاهرة » لابن تغرى بردى المتوفى سنة ٨٧٤ هـ . وأهميتها جيئاً في أنها تنقل إلينا الشذور الضافية عن الآثار الفاطمية المعاصرة . ويقدم إلينا النويرى رواية ضافية عن الحاكم والخلفاء الفاطميين ، وينقل إلينا نصوص « الدعوة السرية الفاطمية » كاملة . ويعنى القلقشندي عناية خاصة بالحديث عن النظم والرسوم

والمواکب الفاطمیة ، ویقدم الینا مجموعۃ نفیسۃ من الوثائق الرسمیة للخلافیة والدیوانیة ، وھی أتم وأقیم مجموعۃ من نوعھا . أما المقریزی فهو بلا ریب أھم وأنفس هذه المراجع المتأخرة ، فهو فضلاً عما ینقله إلینا في الخلط من أقوال معاصری الدولة الفاطمیة ، مثل ابن زولاق والمسبحی والقضاعی وابن الطویر وابن المأمون وغيرھم ، یقدم الینا روایات ضافیة محققة عن الحاکم بامر الله ، وعن جمیع رجال الدولة والقصر المعاصرین ، وعن جمیع الأحداث السیاسیة والاجماعیة والدینیة ، یقدم الینا عادة فصول رائعة عن الدولة الفاطمیة وعن عظمتها وقوتها وبنخها ، وشرحاً وافیاً « للدعوۃ السریة الفاطمیة » ومراتبها وتطوراتها ؛ ثم یقدم الینا في کتابه « اتعاظ الحنفاء بأخبار الأئمۃ للخلافاء » روایة قویة ضافیة عن نشأة الدولة الفاطمیة ، وقيمها بالغرب ثم فتحها لمصر ، وصراعها مع القرامطة ، وینقل الینا في کتابیه کثیراً من النصوص والوثائق الحامة . ومن حسن الطالع أن أتیح لنا – ونحن نعنی بیاعداد هذه الطبعة الجدیدة من الكتاب – أن نطلع على نسخة مخطوطة من « اتعاظ الحنفاء » ، أتم وأوفی بكثیر من النسخة المطبوعة ، إذ تتفق المطبوعة عند أخبار القرامطة وخطاب المعز للدین الله الى زعیمهم الحسن الأعصم ، ونبذة پیسرة من أحداث عصر الحاکم ، ولكن هذه النسخة المخطوطة تمضی بعد ذلك في سرد تاریخ الحاکم والخلافاء الفاطمیین من بعده بیاضة ، وتقع في نحو خمسة أضعاف النسخة المطبوعة . وقد عیننا عناية خاصة بمراجعة القسم الخاص منها بعصر الحاکم بامر الله ، وهو یشتمل على ثمانیة وأربعين صفحۃ كبيرة ، حافلة بالتفاصيل والحوادث والوثائق الحامة ، ومنها نقلنا الكثير مما لم یکن وارداً في أى مصدر آخر <sup>(۱)</sup> . وهذا الى ما یقدمه الینا المقریزی في « الخلط » من أخبار الکنیسة والمجتمع النصرانی أيام الحاکم بامر الله ؛ والخلاصة أن المقریزی یهدی عناية خاصة بكل ما یكتبه عن الدولة الفاطمیة والخلافاء الفاطمیین ؛ وقد قيل

(۱) تحفظ هذه النسخة المخطوطة الكاملة من « اتعاظ الحنفاء » بمکتبة سرای أحد الثالث باستانبول ، وهي تقع في ۱۷۲ ورقۃ كبيرة ؛ وکتبت في سنة ۸۴۴ هـ عن نسخة بخط المؤلف ؛ وقبیل وفاته ، وقد حصل محمد المخطوطات بالجامعة العربیة أخيراً منها على فلم مصور ، وعنه نقلت كلية الآداب بجامعة الإسكندرية نسخة مصورة ، وهي التي أتیح لمعاونة صدیق الدكتور جمال الدین الشیال ، أن أطلع منها على اللوحات الخاصة بعصر الحاکم .

في ذلك إن المقريزى ينتمى إلى الفاطميين ، ويرجع نسبته إليهم . ييد أنه مهما كان السبب في هذه العناية والإفاضة ، فإن كتابات المقريزى عن العصر الفاطمى هي بلا ريب أنفس الروايات المتأخرة وأوثقها .

هذا بيان لأهم المصادر التي رجعنا إليها في دراسة شخصية الحاكم بأمر الله ، واستعراض أحداث عصره . ومن حسن الطالع أن دار الكتب المصرية تحفظ معظم الآثار المخطوطة من هذه المصادر ، وقد أشرنا إلى ذلك في موضعه من الكتاب ، ثم ذكرنا المصادر جميعها مخطوطة ومطبوعة ، شرقية وغربية ، في ثنت خاص بها في نهاية الكتاب .

\* \* \*

أما القسم الثاني من الكتاب وهو « الدعوة السرية الفاطمية » ، فقد رجعنا فيه إلى مجموعة منوعة أخرى من المصادر الكلامية والمذهبية . وقد كان أهم مصادرنا في هذا القسم ، حينما صدرت الطبعة الأولى من الكتاب في سنة ١٩٣٧ ، إلى جانب المصادر التاريخية ، هو رسائل الدعاة التي تحفظ دار الكتب المصرية منها بعدةمجموعات خطية ثمينة . وقد كانت هذه المجموعة التي توفرنا على دراستها ، عمادنا في دراسة الدعوات السرية المختلفة ، أصولها ، ونظريات دعاتها ، ولا سيما تلك التي تتصل بعصر الحاكم بأمر الله . ومن حسن الطالع أن هذه المجموعة الخطية تضم جميع الرسائل السرية الأساسية ، ولا ينقصها سوى طائفة أخرى من رسائل ثانوية ، توجد في مجموعة المكتبة الوطنية بباريس . وقد أتيح لنا أيضاً أن نطلع عليها أيام زيارتنا لباريس قبل الحرب العالمية الثانية .

ييد أنه قد ظهرت منذ صدور الطبعة الأولى من الكتاب ، طائفة كبيرة من الآثار والمستندات الإسماعيلية ، تاريخية ومذهبية ، ومنها عدة منقولات عن مخطوطات إسماعيلية ، يوجد معظمها في اليمن والهند . وقد بذلك « الجمعية الإسماعيلية » بالهند<sup>(١)</sup> ، بالأخص ، في هذا الميدان ، في الأعوام

(١) أُسْتَ « الجمعية الإسماعيلية » The Ismaili Society في بومباي سنة ١٩٤٦ ، وجاء في بيان تأسيسها أنها ترى « إلى تشجيع البحث الناقد المستقل في جميع الأمور المتعلقة بالمنهج الإسماعيلي ، أو بعبارة أخرى كل نواحي الحركة الإسماعيلية في الإسلام ، أدبها وتاريخها ، وفلسفتها ، وما إلى ذلك ؛ وأن الجمعية تستبعد من برئاستها كل دعامة أو جدل يمس الدين أو السياسة ، ولا تقصد أن تؤيد وجهة نظر أية مدرسة من المدارس الإسماعيلية » .

الأخيرة نشاطاً ملحوظاً ، ونشر بربابتها ؛ وعلى نفقتها ، في الهند ومصر ،  
كثير من هذه المؤلفات والمخطوطات . وبالرغم مما ينطوى عليه هذا المجهود  
من قيمة علمية لا ريب فيها ؛ فإنه من الواضح لمن يعني بدراسة هذه الآثار  
الإسماعيلية الجديدة ، أنها تهدف بالأخص إلى غايتين جوهرتين : الأولى  
إثبات صحة نسب الخلفاء الفاطميين إلى آل البيت ، وإثبات شرعية إمامتهم ؛  
والثانية دحض الروايات التاريخية الدائعة عن « الدعوة السرية الفاطمية » ،  
ونفي ما ينسب إليها من عناصر المروق والإلحاد . وقد عمل بالأخص لتحقيق  
هاتين الغايتين المذهبتين ، تحت رعاية « الجمعية الإسماعيلية » ، المستشرق  
الروسي ، الأستاذ فلاديمير إيفانوف ، فنشر كثيراً من النصوص الإسماعيلية  
المتعلقة بذلك ، وأصدر بالإنجليزية عدة كتب تطبعها حماسة واضحة ، أكثر  
ما يطبعها الاتزان العلمي ، والجدل التاريخي المنطقى .

وقد درسنا كثيراً من هذه النصوص والمؤلفات الإسماعيلية الجديدة .  
ومن الحق أن نقول إن منها ما يلقى أصواتاً جديدة على بعض التواحي التاريخية  
والذهبية الفاطمية . ولكن من الحق أيضاً أن نضيف إلى ذلك ، أنها تتضمن  
الكثير من النصوص والمحاولات السقيمة ، التي يطبعها لون الدعاية الذهبية .  
وسوف نعرض إليها ونناقشها خلال الكتاب في مواضعها .

هذا وقدرأينا عدا ما أثبتناه خلال حديثنا ، من الوثائق والسجلات التي  
صدرت في مختلف الظروف والمناسبات ، أن نذيل الكتاب بطائفة أخرى من  
الوثائق والسجلات الفاطمية ، وفي مقدمتها كتاب المعز لدين الله إلى الحسن  
الأعصم زعيم القرامطة ، وذلك لما تضمنته من نصوص وحقائق تاريخية  
وstitutionية هامة ، ولما تلقى من ضوء رسمي على بعض نواحي الإمامة الفاطمية  
 وخواص دعوتها ؛ وأثبتنا معها من وثائق الدعاية السريين اثنين إحداهما  
« السجل المعلم » نقلناه بنصه الكامل عن مجموعة خطية قديمة بدأر الكتب ،  
لما فيه من شروح وإشارات تاريخية هامة عن اختفاء الحاكم ، ومن مزاعم  
وآراء غريبة للدعاة في هذا الاختفاء ؛ والثانية ميثاق ولـي الزمان وهو نموذج  
مدھش من مواثيقهم .

ونرى في الختام أن ننوه في هذه الطبعة الجديدة من الكتاب ، بما سبق  
أن نوهنا به في الطبعة الأولى ، من حقيقة نرجو ألا تغيب عن الأذهان ، وهي  
أتنا قصدنا بهذا البحث إلى غاية علمية خالصة . وقد حرصنا أثناء استعراض  
السائل المذهبية ، على أن نبقى ما استطعنا في دائرة البحث التاريخي ؛ فإذا  
كانت لنا ثمة آراء أو تعليقات خاصة ، فهي ثمرة البحث والنقد الحر ، لم تتأثر  
في إبدائها بأية نزعة أو فكرة مذهبية ؛ وهذه حقيقة نرجو أن تقدر قدرها .

محمد عبّاس عمار

القاهرة في ربيع الأول سنة ١٣٧٩ هـ  
الموافق سبتمبر سنة ١٩٥٩ م



الجامعة الأزهر، بحضور الدكتور عبد المنور عيسى، رئيس مجلس إدارة المؤسسة.





### باب الفتوح

وهو أعلم أبواب القاهرة المعزية من الشمال ويقع داخل سور الفاطمي الكبير الذي أنشأه أمير الجيوش بدر الجمالي ، وهو ملاصق لجامع الحاكم من ناحيته البحرية



باب الفتح : وهو من الأبواب الستة لقلعة القاهرة المزينة ويقع الى يسار باب القصوح



باب زويلة : وهو الباب الجنوبي لقلعة القاهرة المزينة

جامع الحاكم بأمر الله : المئذنة البربرية التي أنشأها الحاكم سنة 1102 م وتقع إلى جانب المسجد  
إنشاله خارج سور القاطني : ولها إنكى السرور جاء مورخة بخواصه من الداعي



أعلى قمة ظاهرية داخل المطرفة يحيى الحاكم



الكتاب الأول  
الحاكم بأمر الله

# الفصل الأول

## مصر وقت الفتح الفاطمي

مركز مصر الممتاز بين ولايات الخلافة . تأثر السياسة الفاطمية بهذه الخاصة . الولاة المتسلبون ونزعتهم الإستقلالية . غلبة الفوضى . فتوة الدولة الفاطمية . طموحها الى فتح مصر . ابن طنج الإخشيد . ولاده كافور . اخضطراب شؤون مصر . اتصال الزعماء الناقلين بالفاطميين . أمر الفوضى في نفسية الشعب . الأزمات والحن . المخلل المجتمع المصري . حيوية الدولة الفاطمية وصرامتها . وتشفها . استعداد العز لدين الله لفتح مصر . روعة الحملة الفاطمية . قصيدة ابن هان<sup>\*</sup> في وصفها . انتهاء للفتح . زحف الفاطميين على مصر . مهادنة المصريين للفتح . الأمان الذي أصدره جوهر إلى المصريين . الحرب بين الإخشيدية والفاتمية . دخول جوهر مدينة مصر . إنشاء القاهرة المعزية والجامع الأزهر . قيام الدولة الفاطمية بمصر . صفتها الإمامية والمذهبية .

- ١ -

لبث مصر منذ الفتح الإسلامي زهاء قرنين ونصف قرن وولاية خلافة ، توارثها الخلافة أيها حلت ؛ الخلافة العامة ، فالخلافة الأموية ، فالخلافة العباسية . غير أن مصر كانت منذ الفتح تتبايناً بين الولايات الخلافية مركزاً ممتازاً ؛ فقد اتخذت قاعدة لفتح إفريقية فالأندلس ؛ وكان ولاتها الأوائل ، ولاة لإفريقية ؛ وكانت أيضاً ، بموقعها الجغرافي وثرواتها الطبيعية ، وأهميتها العمرانية ، مطمع الزعماء المتغلبين يرون فيها ملاذاً منيعاً للحركات الاستقلالية ؛ فقد ولتها فاتحها عمرو بن العاص ولادته الثانية من قبل معاوية<sup>(١)</sup> ، ولكنه جعل منها وحدة شبه مستقلة ؛ وربما كان في اهتمام عمرو بالبقاء في ولاية مصر ، وسعيه لدى عثمان في تحقيق غايته ، ثم اقتطاعها بعد ذلك من معاوية

(١) ولـ عمرو إمارة مصر لأول مرة عقب افتتاحها في سنة ٢٠ هـ في خلافة عمر ، ثم ولـ لها لمرة الثانية من قبل معاوية سنة ٣٨ - ٤٣ هـ .

ثُمَّ خلفه وموَازرته ، ما يحمل على الاعتقاد بأنه لو ثابت لهذا القائد العظيم والسياسي البارع فرصة ملائمة ، لأنَّا بمصر لنفسه ولقبه دولة أو خلافة مستقلة . ولما قام عبد الله بن الزبير بثورته على الخلافة الأموية ، أُلْقى في انتزاع مصر طعنة قوية يسدها إلى صدر الخلافة<sup>(١)</sup> . ولما تأكَّل نجم بنى العباس وسحقت الخلافة الأموية في موقعة الزاب ، فر مروان الثاني آخر الخلفاء الأمويين إلى مصر ، ليتخذها قاعدة للدفاع عن ملكه وتراث أسرته ؛ ولعله لم يكن بعيداً عن التفكير في اتخاذ مصر بعد الشام معقلاً للخلافة الأموية ، وقاعدة لاسترداد تراثها الذاهب ، لو كتب له الظفر على مطارديه .

ولما اضمحل سلطان الدولة العباسية وضعفت قبضتها في النواحي ، غدت مصر طعمة لطائفة من الحكام الأقوباء ، يحكمونها باسم الخلافة ، ولكن ينشئون بها دولاً مستقلة ، لا تكاد تربطها بالخلافة ، أية روابط سياسية أو إدارية ؛ وهم مع ذلك يحرصون على أن يستظلوا بلواء الخلافة وسلطانها الديني ؛ وكان أسطع مثل هذه النزعة الاستقلالية قيام الدولة الطولونية ، ثم الدولة الإخشيدية ، تستظل كلَّتاها بلواء الخلافة ، ولكن تستأثر دونها بالسلطان والحكم .

كانت مصر تتمتع إذن بمركزها الممتاز بين ولايات الخلافة ؛ ولم يكن تمنعها بذلك المركز الخاص ، الذي يجعلها قبلة مختارة لذوى الطموح والمغليين من الولاة ، يسعون إلى الامتناع بها والاستقلال بمحكمها ، أمراً عرضياً ساقت إليه الحوادث والظروف وحدها ؛ ولكنه يرجع قبل كل شيء إلى موقع مصر الجغرافي ، ونأيَا عن مركز الخلافة ، ثم إلى اتساعها وغناها ، وكونها تصلح بمواردها الخاصة لأن تكون مركز دولة مستقلة ، تستطيع وقت الحاجة أن تناهض السلطة المركزية ، وأن تقاومها للاحتفاظ باستقلالها .

(١) لما قام عبد الله بن الزبير بثورته على الخلافة الأموية بالحجاج ودعا لنفسه بالخلافة ، دعا له بمصر جماعة من الموارج الذين كانوا بها ، وعيَّن من قبله عبد الرحمن بن عتبة بن جحشم وألياً على مصر ، فدخلتها في شعبان سنة ٦٤ هـ في جمع كبير من الموارج ، واستمر على ولايتها بضعة أشهر ، حتى بعث مروان بن الحكم ابنه عبد العزيز في جيش إلى مصر ، فلقيه ابن جحشم ولكنه هزم وتنازل عن الإمارة ، وولىها عبد العزيز في بعادي الآخرة سنة ٦٤ هـ .

ولم تخف على الفاطميين هذه الحقيقة ، منذ استطاعوا أن ينفذوا بدعوتهم إلى إفريقيا ، وأن يشيدوا بها دولتهم الأولى على أنقاض ملك الأغالبة ، فاتجهوا بانتظارهم إلى مصر ، وثبتت لهم منذ الساعة الأولى نية في غزوها واحتلاكها ؛ فغزوها أكثر من مرة ، واستولوا على بعض ثغورها ونواحيها ، ولكنهم ارتدوا يومئذ أمام جند الخلافة وجند مصر . ذلك أن مصر لم تكن يومئذ فرنسة هينة للفاتح ، وإن غدت كذلك وقت الفتح الفاطمي ؛ وكان يشرف على مصايرها باسم الخلافة ، جماعة من الجندي والزعماء الأقوياء ، ينظمون مواردها الدافعية حين الخطر الداهم ؛ وكان الفاطميون من جهة أخرى يغالبون في المغرب خطر الانتقام المستمر ، ويقوم ملوكهم الفتى على بركان يضطرم بمعاصر الخروج والثورة ، حتى لقد كادت دولتهم الناشئة تنهار في المهد تحت ضربات القبائل البربرية الخصيمة ، وذلك في عهد ثاني خلفائهم القائم بأمر الله<sup>(١)</sup> . على أن الخلافة العباسية التي استطاعت في فورة من القوة في عهد المكتفي بالله ، أن تسحق الدولة الطولونية الزاهرة ، وأن تسترد مصر منها ( ٢٩٢ - ٩٠٤ م ) ، لم تستطع أن توطد سلطانها الفعلى في مصر ، وإن كانت قد استعادت سلطانها السياسي والديني فيها ؛ وكان الزعماء الأقوياء الذين يحكمونها باسم الخلافة مثل تكين الخزري ، وذكا الروى ، وابن كيغلغ ، وابن طفج ، يتمتعون بكثير من الاستقلال ، وربما نزع بعضهم إلى انتزاعها من يد الخلافة كما فعل أحمد بن طولون من قبل ، وكما فعل محمد بن طفج ( الإخشيد ) فيما بعد ؛ وكانت هذه النزعة الإستقلالية ذاتها ، عاملا في ضعف سلطان الخلافة في مصر ، وفي المباعدة بينها وبين مصر ، وقلة اهتمامها بشؤون هذا القطر النائي ومصايره ؛ ولكنها كانت من جهة أخرى عاملًا في حرص أولئك الحكام والزعماء الطامحين على الدفاع عن مصر ، وحمايتها من غارات المعتدين عليها والمتطلعين إلى احتلاكها . وكان جل اهتمامهم في ذلك على جند مصر ذاته ؛ ولكن الشعب المصري لم يكن يعطف دائمًا على أولئك الحكام الأجانب ، خصوصًا ومعظمهم من الفرس أو الترك المستعربين ، فكان الزعماء المحليون

(١) راجع المقرizi : « انتظام الخلفاء بأخبار الأئمة الخلفاء » ( المنشور بعناية الدكتور جمال الدين الشال ، القاهرة ١٩٤٨ ) ص ١٠٩ - ١١٨ ؛ والمخطط ( الطبعة الأهلية ) ج ٢ ص ١٦٣ .

ينزعون دائماً إلى منافستهم ومناوئتهم ، وكان الجندي كثير التمرد والثورة ، يتبرم بأطهاع أولئك الزعماء وجشعهم في استخلاص أرزاقه<sup>(١)</sup> ؛ فكان تعاقب الولاة ومنافساتهم في تلك الفترة ، وثورات الجندي المتكررة ، واضطراب الشؤون العامة ، وقدان الأمن ، وغلبة الفوضى ؛ هذه كلها تزيد مصر على ضعفها ضعفاً ؛ وتدفعها إلى التطلع إلى مصير أفضل من هذا المصير .

وبينما كانت الدولة العباسية تجوز مرحلة اضطراب وضعف ، ويتعاقب في خلافتها عدة من الحلفاء الضعاف ، أمثال المقتدر ، والقاهر ، والراضي ، والمنقى ، والمستكفي<sup>(٢)</sup> ، كانت دولة خصيمه فتية هي الدولة الفاطمية تسير مسرعة إلى النماء والتوطيد ؛ وكانت القبائل البربرية التي شدت أزر الفاطميين ، وأقامت ملوكهم فوق ملك الأغالبة ، تحتفظ في هضاب المغرب بخشنونتها وبأسها ، بعيدة عن تلك العوامل الرخوة التي تحمل عناصر الهرم والفناء ، إلى دول ومجتمعات يغمرها تيار الحضر والنعماء والترف ؛ ولم تكن المعركة الهائلة التي اضطررت مدي حين بين الدولة الفتية وبين القبائل الخصيمية ، وكادت تسحقها في المهد ، إلا لتدرك فيها رغبة الحياة وعزم النضال ؛ وقد خرجت من المعركة ظافرة قوية : ولكنها أدركت في نفس الوقت فداحة الخطأ الذي يهددها من تمرد أولئك انحصاراً الأشداء ؛ ومع أن الفاطميين استطاعوا فيها بعد أن يدوخوا قبائل المغرب كلها ، وأن ينفذوا بفتحها في المغرب الأقصى حتى الحيط ، فإنهم لم يطمئنوا إلى البقاء في تلك الوهاد الوعرة ، ولم يعتبروا أنهم وصلوا بإقامة ملوكهم في إفريقية إلى ذروة الأمان والغيابات .

كانت مصر تلوح لهم خلال هذا القفر النائي درة خضراء ، وكانت الخلافة الفاطمية تشعر أنها وهي في مركزها النائي بهذا القفر المجدب ، تبقى بعيدة عن تحقيق غايتها السياسية والمذهبية الكبرى ، أعني مناجزة الدولة العباسية خصيمتها السياسية والمذهبية ، والعمل على تقويض دعائهما ، وانتزاع زمام الإسلام منها ؛ وكانت مصر في نظرها هي ميدان المعركة الخامسة التي تتوارد

(١) راجع المخطوطة، ج ٢ ص ١٢٦ و ١٢٧ .

(٢) حكم المقتدر من ٢٩٥ - ٣٢٠ ، والقاهر من ٣٢٠ - ٣٢٢ ، والراضي من ٣٢٩ - ٣٣٤ ، والمنقى من ٣٣٣ - ٣٣٤ .

إلى خوضها مع الدولة العباسية؛ وكانت يموج بها في موسطه العالم الإسلامي، وبما اكتمل لها من أسباب الخصب والغنى، هي أصلح مركز لتحقيق هذه الغاية، وفيها دون غيرها تستطيع الخلافة الفاطمية، أن تقيم ملكها السياسي وإمامتها الدينية على أساس قوية باذخة؛ وقد حاول الفاطميون خوض هذا الصراع الحاسم منذ الساعة الأولى؛ فزحفوا على مصر غير مرة كما قدمنا، وبعث عبد الله المهدى أول خلفائهم جيوشه لافتتاحها، واستولت على برقة والإسكندرية، ولكنها ارتدت أمام جند مصر وجند الخلافة (٣٠٢ هـ - ٩١٤ م)؛ ثم غزت مصر ثانية، واستولت على الإسكندرية والفيوم، وأشرفت على عاصمة مصر، ولكنهما لم تثبت أن ارتدت إلى المغرب كرة أخرى. ذلك أن فرصة الظفر لم تكن قد سنت بعد، واستطاعت مصر بجندتها وجند الخلافة أن ترد الغزوة، وشغل الغزاة مدى حين بما يهددهم في إفريقيا ذاتها من خطر الانتقاض والفناء. وفي تلك الفترة تطورت الحوادث في مصر، وسارت إلى مرحلة جديدة من الاستقرار في ظل الخلافة أيضاً. وانتهت المنافسات والثورات العسكرية المتكررة، بفوز محمد بن طفتح الإخشيد بولاية مصر للمرة الثانية في سنة ٣٢٣ هـ (٩٣٥ م) من قبل الخليفة القاهر؛ وكان قد ولد لأول مرة قبل ذلك بعامين، ولكنه لم يدخلها ولم تطل ولايته أكثر من شهر؛ فلما ولد منها من قبل القاهر سار إليها من دمشق في قواته، فتعرض له أحمد بن كيبلغ حاكم مصر وقتئذ. وحاول رده عن ولايتها بقوة السيف؛ وقد كان ابن كيبلغ من أوائل الرعماء الأقوباء الذين يضمون إلى الاستقلال بمصر، ولكن ابن طفتح هزم ودخل مصر ظافراً وتقدلاً ولايتها، وأنعم عليه الخليفة بلقب الإخشيد أو (ملك الملوك).

وكان الإخشيد أميراً طموحاً، وافر الذكاء والشجاعة والعزم، فلم تقف همته عند استخلاص الولاية لنفسه على الشام ومصر، ولكنه رأى أن ينشئ فيما لنفسه دولة مستقلة في ظل الخلافة، وأسرة ملوكة تتوارث السلطان من بعده، على مثل ما انتهى إليه ابن طولون بإنشاء الدولة الطولونية. وهكذا قامت بمصر دولة جديدة هي الدولة الإخشيدية تشمل الشام والخرمين، واستقرت الأحوال بمصر في ظل الدولة الجديدة، وانتظمت قواتها الدفاعية.

ولكن الخلافة الفاطمية الفتية لم تنبذ مشروعها في فتح مصر؛ وفي سنة ٣٣٢ هـ (٩٤٤ م) بعث القائم بأمر الله ثانى الخلفاء الفاطميين جيوشه إلى مصر ، فاستولت على الإسكندرية مرة أخرى ، ولكن جيوش مصر وقفت هذه المرة أيضاً في وجه الغزاة فارتدوا على أعقابهم ، وشغلتهم الثورة الداخلية مدى حين عن المضي في مشروعهم الضخم ؛ وسطعت الدولة الإخشيدية مصر مدى حين ، وكادت تتنافس في القوة والبهاء دولة بنى العباس ذاتها ، ولاحق مدى حين أن أهل الفاطميين في فتح مصر قد خبا . ولكن قوة الدولة الجديدة كانت ترجع بالأخص إلى همة منشئها الإخشيد وإلى قوة خلاله ، فلما توفي الإخشيد (سنة ٣٣٤ هـ) ، وخلفه ولده أنوجور على مصر والشام ، ثم أخوه على بن الإخشيد (سنة ٣٤٩) ، وآل تدبير الأمور في عهدهما إلى كافور الإخشيدى خادم أبيهما ، أخذ صرح الدولة الجديدة في التصدع ؛ وما توفي على بن الإخشيد انتزع كافور الإمارة لنفسه (سنة ٣٥٥) ، وقبض هذا الأسود الخصي مدى حين على مصائر مصر والشام؛ ومع أنه كان كثير الدهاء والعزم ، فإنه لم يستطع أن يحول دون تسرب العوامل المعنوية والإجتماعية المدamaة ، التي كانت تقضم أسس الدولة الإخشيدية ، ولم تطل ولايته مع ذلك أكثر من عامين؛ وخلفه في الإمارة صبي حفيض للإخشيد هو أحمد بن على بن الإخشيد ، وتولى تدبير الأمور وزير مصر القوى جعفر بن الفرات؛ ولكن الأمور كانت قد ساءت يومئذ ، فكثرت الأزمات واضطربت أحوال الجندي والشعب ، وظهرت إمارات الذبوب والهرم على الدولة الإخشيدية ، ولاحق لها شبح الفناء جائعاً في الأفق .

وشغلت الدولة الفاطمية في تلك الفترة بشؤونها الخاصة ، فلم تعاود كرة الموجوم على مصر منذ ٣٣٢ هـ ؛ ومع ذلك فقد لبثت ترقب سير الحوادث في مصر بمنتهى العناية ، وكانت تعتمد في تنفيذ مشروعها على الشعب المصرى ذاته ، وعلى زعمائه النافعين على بنى الإخشيد ، وعلى تمدد الجندي الساخط لانتهاص أعطيته؛ وقد كان فريق من أولئك الجندي هم الذين دعوا الفاطميين إلى غزو مصر وقت أن غادرها ابن كيغلن منزراً أمام الإخشيد ، لسحق الدولة

الإخشيدية<sup>(١)</sup>. ولما توفي كافور ، واضطربت أحوال الدولة ، وتعارضت الآراء في مسألة الولاية والحكم ، وكثير التنافس على السلطة ، وقلت أعطية الجند ، كتب بعض زعمائه إلى الخليفة الفاطمي المعز لدين الله يدعوه إلى فتح مصر<sup>(٢)</sup> ، واشتراك في هذه الدعوة رجل من أكابر رجال الدولة في عهد كافور ، هو يعقوب بن كلس ، وكان الوزير جعفر بن الفرات قد قبض عليه عقب وفاة كافور وزوجه إلى السجن وصادر أمواله ، فما زال يسعى حتى أُفرج عنه ، وفر من مصر إلى المغرب ودعا المuez إلى فتح مصر ، ووصف له خصباتها وغناها ، وضعفها واضطراب أحوالها<sup>(٣)</sup> ، وقد كان لابن كلس هذا فيما بعد أعظم شأن في الدولة الفاطمية بمصر ، في عهد المuez وولده العزيز .

وقد رأى الفاطميين في موت كافور ، خاتمة لذلك الاستقرار الذي تمت به مصر في عهد بني الإخشيد ، ولم يفهם أن يلاحظوا عوامل الإنحلال والوهن التي سرت سرعاً إلى قوى مصر المادية والمعنوية . والواقع أن مصر كانت تعاني من تقلب الزعماء والدول وأسوأ الآثار في مواردها ، وفي نظمها الإجتماعية ، وأحوالها المعنوية ؛ وكانت تلك القوة التي تسبغها الرعامة المؤقتة على مركز مصر أمراً خلبياً ، وكان الشعب مطية المتغلب يسوقه إلى الحرب أو السلام وفق أهوائه ، ويستنفذ موارده وأرزاقه في بذخه ومشاركة ؛ وكانت العاطفة القومية تتبرم بهذه السيادة الأجنبية ، التي تمثلها قصور لا تصطبغ بصبغة قوية من العروبة أو الرعامة الدينية ؛ كذلك كانت الأزمات الاقتصادية الخطيرة ، التي تنتهي غالباً بالغلاء والوباء ، تفعل فعلها ، في إذ كاء عواطف السخط والاستكانة واليأس ؛ وقد كانت مصر وقت الفتح الفاطمي (سنة ٥٣٨) تعاني مصائب الغلاء والوباء ، ويقال إنها فقدت من أبنائها في تلك الحنة زهاء ستائة ألف<sup>(٤)</sup> ، وكان ذلك بلا ريب عاملاً في إضعاف قواها الدفاعية وفي زهدها في النضال والمقاومة . أضف إلى ذلك كله ما كانت

(١) الخلط ، ج ٢ ص ١٢٧ .

(٢) ابن خلكان في « وفيات الأعيان » في ترجمة القائد جره ، ج ١ ص ١٤٨ .

(٣) ابن خلكان ، ج ٣ ص ٤٤٠ .

(٤) ابن خلكان ، ج ١ ص ١٣٤ .

تعانيه مصر يوماً من ضروب الإلحاد والفساد الاجتماعي الشامل ؛ وقد انتهت علينا في ذلك رواية إذا صحت فإنها تمثل ما كان تلك الظاهرية يوماً من أهمية في إذكاء همة الفاطميين لفتح مصر ؛ وخلاصة هذه الرواية أن أم المرأة (زوجة الخليفة المعز) أرسلت إلى مصر صبية للبيع ، فعرضها وكيلها في السوق وطلب فيها ألف دينار ، فأقبلت إليها امرأة أنيقة فتية على حمار وساومته في ثمنها واحتراها منه بستمائة دينار ، وعلم الوكيل أن هذه السيدة الأنيقة هي ابنة الإخشيد محمد بن طفعج ، وأنها اشتراطت الصبية لتستمع بها لأنها تهوى الصبياً الحسان ؛ فلما عاد إلى المغرب حدث المعز لدين الله بأمرها ، فدعا المعز شيخ القبائل ، وروى الوكيل لهم حادث الصبية ، وعندئذ قال المعز : يا إخواننا انهضوا إلى مصر فلن يحول بينكم وبينها شيء ، فإن القوم قد بلغ بهم الترف إلى أن صارت امرأة من بنات الملوك فيهم ، تخرج بنفسها وتشترى جارية لتستمع بها ، فقد ضعفت نفوس رجالهم وذهبت الغيرة منهم ؛ فانهضوا بنا اليهم<sup>(١)</sup> .

وفي هذه الأقوال التي ينسب قوتها عن مصر للمعز لدين الله ، صورة بارزة لما يسود المجتمع المترف الرخو من عناصر المهدم . وقد كان هذا شأن المجتمع المصري في خاتمة كل فترة من النهوض والقوة : في نهاية الدولة الطولونية انتهى المجتمع المصري ، بعد فترة قصيرة من الفتورة والبهاء والقوة ، إلى طور من الإلحاد والتفكك مهدى لسقوط الدولة الطولونية وعود السيادة العباسية ، وقد كان هذا شأنه في خاتمة الدولة الإخشيدية ، التي سطعت في عهد مؤسسها لمدى قصير فقط . وقد نشأت الدولة الفاطمية وترعررت في قفار المغرب ، وفي مهاد البساطة والخشونة والفتورة ، وانتهت في هذا الوقت الذي أزمع الخليفة الفاطمي فيه فتح مصر ؛ إلى ذروة القوة والفتورة والرجلة إذا صاح العبر . واليكم رواية عن المعز تقدم إلينا صورة مؤثرة ، عن تلك الروح الحشنة الوثابة التي امتازت بها الدولة الفاطمية في تلك الفترة من حياتها : استدعى المعز في يوم بارد إلى قصره بالمنصورية عدة من شيوخ كِتَامَة ، وأمر بإدخالهم من باب خاص ، فإذا هو في مجلس مربع كبير مفروش باللبواد وحوله كساء وعليه جبة ، وحوله أبواب مفتوحة تفضي إلى خزائن كتب ، وبين يديه دواه وكتب ،

(١) المقريزي ، الخطط ج ٢ ص ١٦٦ ، واتماط الحفاء (القاهرة) ص ١٤٣

فقال يا إخواننا أصبحت اليوم في مثل هذا الشتاء والبرد . فقلت لأم الأمراء ، وإنها الآن بحيث تسمع كلامي : أترى إخواننا يظنون أنا في مثل هذا اليوم نأكل ونشرب ، وننقلب في المثقل والديباج والحرير والفنك والسمور والمسك والخمر والقباء ، كما يفعل أرباب الدنيا ، ثم رأيت أن أندل إليكم فأحضركم لتشاهدوا حالى إذا خلوت دونكم ، واحتاجت عنكم ، وإنى لا أفضلكم في أحوالكم إلا بما لا بد لي منه من دنياكم ، وبما خصني الله به من إمامتكم ، وإنى مشغول بكتاب ترد على من المشرق والمغرب أجيبي عنها بخطى ، وإنى لاأشتغل بشيء من ملاذ الدنيا ، إلا بما يصون أرواحكم ويعلم بلادكم وينذر أعداءكم ويقمع أضدادكم ، فافعلوا يا شيوخ في خلواتكم مثل ما أفعله ، ولا تظهروا بالتكبر ، فينزع الله النعمه عنكم وينقلها إلى غيركم ، وتحتمنوا على من وراءكم من لا يصل إلى ، كتحتمن عليكم ليتصل في الناس الجميل ، ويكثر الخير ، وينتشر العدل ، وأقبلوا بعدها على نسائكم ، والزموا الواحدة التي تكون لكم ، ولا تشرهوا إلى التكثير منهن ، والرغبة فيها ، فيتنقص عيشكم ، وتعود المضرة عليكم ، وتهلكوا بأبدانكم ، وتذهب قوتكم ، وتضعف نحائزكم ، فحسب الرجل الواحد الواحدة ، ونخن محتاجون إلى نصركم بأبدانكم وعقولكم ، واعلموا أنكم إذا لزتم ما أمركم به ، رجوت أن يقرب الله علينا أمر المشرق ، كما قرب أمر المغرب بكم ، انهضوا رحمة الله ونصركم<sup>(١)</sup> .

كانت الدولة الفاطمية تضطرم بهذا الروح الوثاب ، وهذه الحلال البدوية النقية ، حينما اعزم المعز لدين الله فتح مصر ، وكانت هذه الروح والحلال هي دعامة الدولة الجديدة ، نشأت في مهدها ، كما تنشأ معظم الدول المغامرة التي تجد في هضاب المغرب خير ميدان لطالعها ونشاطها . وكانت هذه الإسبارطية<sup>(٢)</sup> الصارمة تعطي تصرفات الغزاوة منذ البداية ؛ وبينما كان أبو عبد الله الشيعي داعية الفاطميين وطيبة دولتهم ، يزحف بعصبه من البربر

(١) المقريزي ، المخطوط ٢ ص ١٦٤ ، واتباع الحنفاء (القاهرة) ص ١٣٧ و ١٣٨ .

(٢) نسبة إلى اسبارطة من حواضر اليونان القديمة ، وقد اشتهرت بنوع من التربية الخشنة الصارمة كانت تفرضه على أبنائها منذ الهداثة حتى يشبوا جنداً أقوىاء يغالبون كل ضروب المشاق .

على بني الأغلب لينزع ملکهم ، كان زيادة الله بن الأغلب مكبًا على طوه ومسراه<sup>(١)</sup> ، ولم يك ثمة شك في مصير ملك يغشاه مثل هذا الإخلال في الروح وفي الحلال . ولما تم الظفر لأبي عبد الله ودخل رقادة عاصمة الأغالبة ، واحتوى على تراث بني الأغلب ، عرضت عليه جوارى ابن الأغلب وفيهن عدة فائقات الحسن ، فلم ينظر إلى واحدة منهن ، وأمرهن بما يصلح شأنهن<sup>(٢)</sup> ، وأقام على ما كان عليه من تكشف بالغ وخشونة في المأكل والملابس ، ولم تزد إقامته في القصر الأنثيق على إقامته في القفر الساذج<sup>(٣)</sup> .

ولما اعترض المعز أن يتحقق أمنية أسرته في افتتاح مصر ، استعد لذلك استعداداً عظياً ، وحشد كل ما استطاع من جند وذخيرة ومال ، وعهد بتلك الحملة الراخمة إلى أعظم قواده جوهر الصقلي .

وكان هذا القائد العظيم ، واسمه الكامل أبو الحسين جوهر بن عبد الله ، من موالي المعز لدين الله ، وأصله كما يدل عليه اسمه من صقلية ، وكانت صقلية منذ افتتاحها المسلمين أيام بنى الأغلب في سنة ٢١٢ هـ ٨٢٧ م ) ، قد غلب عليها الإسلام ، وقام بها مجتمع إسلامي زاهر . وكان كثير من أبناء الجزيرة – وأصلهم من الرومان أو الروم – الذين اعتنقوا الإسلام<sup>(٤)</sup> ، يعبرون البحر إلى تونس للخدمة في بلاط الأغالبة ، ومن بعدهم في بلاط الفاطميين . وكان جوهر من أكفاء موالي المعز وقادته وأحبهم إليه ، ومن ثم كان اختياره لتنفيذ هذه المهمة الخطيرة ، مهمة فتح مصر .

وكان المعز قوي الأمل في التغلب على مصر ، وكان يعرف من طلائعه ، وعيونه ، مبلغ ما انتهت إليه من التفكك والضعف عقب موت كافور ، ييد أنه لم يدخل عدة في الرجال أو المال ؛ وعليك روایة توضح لنا ضخامة هذه الأهة : استدعى المعز يوماً أبا جعفر حسين بن مهذب متولى بيت المال ، وهو في وسط القصر ، وقد جلس على صندوق وبين يديه ألف

(١) اتعاظ الخنفاء (القاهرة) ص ٨٦ .

(٢) اتعاظ الخنفاء ص ٨٨ .

(٣) اتعاظ الخنفاء ص ٨٩ .

(٤) يبدو من اسم جوهر أن آباءه كان أول من دخل الإسلام من أسرته .

صناديق مبددة ، فقال له : هذه صناديق مال ، وقد شذ عن ترتيبها ، قال الحسين ، فأخذت أجمعها حتى ربت ، وبين يديه جماعة من خدام بيت المال والفراشين . فلما ربت أمر برفعها في الخزائن على ترتيبها ، وأن يغلق عليها ويختبئ بخاتمه ، وقال : قد خرجت عن خاتمتنا وصارت إليك ، فكانت جملتها أربعة وعشرين ألف ألف دينار ، وكان ذلك في سنة ٣٥٧ هـ ، فأنفقتك جميعها على الحملة التي سيرها إلى مصر <sup>(١)</sup> . ويقال إن الحملة الفاطمية على مصر بلغت نيفاً ومائة ألف فارس ، غير الجنود المشاة <sup>(٢)</sup> ، وهي قوة زاخرة تقتضى لكي تقطع هذا القفر الشاسع بين إفريقيا ومصر بعدها وعدد هاجهوداً جباراً ؛ ولقد أذكى منظر تلك القوى الجرار وأهابتها المائة ، وقت خروجها من القبر وان إلى مصر ، في يوم من أيام ربيع الأول سنة ٣٥٨ هـ ، خيال شاعر معاصر هو ابن هاني الأندلسى <sup>(٣)</sup> فأنشد في وصفها :

رأيت بعنى فوق ما كنت أسمع  
غداة كأن الأفق سد بمثله  
فلم أدر إذ ودعت كيف أدع  
ألا إن هذا حشد من لم يذق له  
إذا حل في أرض بناها مدائنا  
تحل بيوت المال حيث محله  
وذكرت الفرسان لله إذ بدا  
وعب عباب الموكب الفخم حوله  
رحلت إلى الفسطاط أول رحلة  
فإن يك في مصر ظماً لمورد  
وينهم من لا يغار بنعمته

(١) الخلط ج ٢ ص ١٦٤ .

(٢) الخلط ج ٢ ص ٢٠٥ ، وابن خلكان ج ١ ص ١٤٨ .

(٣) هو محمد بن هاني ولد بإشبيلية سنة ٣٢٦ هـ ، وظهر منه الحداثة ببراعة شعره وروعة افتتاحه ، ولكنه اتهم بالكفر والزنفة ، فنادر الأندلس ، ولقى بالبلاط الفاطمي بالمهديه والمعز يتأهب عنده لفتح مصر ، فأغدق عليه المعز عطفه ورعايته ، ولما سار المعز إلى مصر ، سار ابن هاني العاق به ، ولكنه توفى في طريقه سنة ٣٦٢ هـ .

ولم تمض أسابيع قلائل حتى سرت الأنباء في مصر بقدوم العساكر الفاطمية؛ ولم يكن مشروع الفاطميين في فتح مصر مجهولاً، وكان للمعز بمصر دعاء يبشرون دعوته خفية، ويبشرون بالفتح الفاطمي<sup>(١)</sup>. ولم يك ثمة ما تخشاه الأمة المصرية من هذا الفتح؛ خصوصاً بعد الذي شهدته من عسف الجندي العباسين، وطغيان الولاية المستعرين، وما انتهت إليه شؤونها أواخر عهد الدولة الإخشيدية من الإضطراب والفوضى، وما توالى عليها من محن الغلاء والوباء. ولقد كان من سخرية القدر أن يتولى حكم مصر أسود خصي هو كافور، وكان لهذا الحدث الفذ في تاريخ مصر الإسلامية، بلا ريب، وقع عميق في جرح الشعور القومي؛ وكانت الدولة الفاطمية تجذب إليها الأنظار بقوتها وغناها، وكان سواد الشعب المفكرو يؤثر الانضواء تحت لواء دولة قوية فتية، تستظل بلواء الإمامة الإسلامية كالدولة الفاطمية، على الاستمرار في معاناة هذه الفوضى السياسية والاجتماعية؛ وهكذا أُلقي الفاطميون حين مقدمهم إلى مصر، جواً مهداً يبشر بتحقيق الفتح المرشود على خير الوجوه.

ولما ذاعت الأنباء بوصول العساكر الفاطمية إلى الأراضي المصرية، اشتد الاضطراب في مصر، وكثير الخلاف في الرأي، فرأى جماعة من الزعماء والجندي من أنصار بنى الإخشيد وكافور، أن يحاولوا رد الغزارة بقوة السيف، وأندلعوا يتأنبون للقتال، ولكن معظم الزعماء المصريين آثروا مهادنة الفاتحين والتفاهم معهم، وقرر أئمهم على أن يتقدموا إلى جوهر بطلب الأمان والصلح، واتفقوا مع الوزير جعفر بن الفرات على أن يتولى تلك المهمة؛ وسألوا أبا جعفر مسلم بن عبد الله الحسيني أن يكون سفيرهم لدى الفاتح، فأجابهم إلى ذلك، وسار على رأس جماعة من وجوه مصر إلى لقاء جوهر، فلقيه على مقربة من الإسكندرية، في قرية تعرف بأثروجه، (أواخر رجب سنة ٣٥٨)، فاغتبط جوهر بقدتهم، وأجابهم إلى ما طلبوه، وكتب لهم أماناً يعبر وثيقة هامة في الكشف عن غاييات السياسة الفاطمية وأصولها المذهبية، وفيه ينوه بـ زيارة الحمامة الفاطمية على مصر ويقول لأهلها: «إن أمير المؤمنين لم يكن إخراجه للعساكر المنصورة والجيوش المظفرة، إلا لما فيه إعزازكم

(١) انها انتاظ الحففاء من ١٤٦ و ١٤٧

وحياتكم والجهاد عنكم ، إذ قد تخطفتكم الأيدي ، واستطاع عليكم المستذل »  
وأمعته نفسه بالاقدار على بلدكم في هذه السنة ، والتغلب عليه ، وأسر من  
فيه ، والاحتواء على نعمكم وأموالكم حسب ما فعله في غيركم من أهل بلدان  
المشرق ، وتأكد عزمه ، واشتد كله ، فعاجله مولانا وسيدنا أمير المؤمنين  
صلوات الله عليه بإخراج العساكر المنصورة ، وبادر بإنفاذ الجيوش المظفرة  
دونكم ، ومجاهدته عنكم وعن كافة المسلمين ببلدان المشرق ، الذين عهم  
الحزى وشملتهم الذلة ، واكتفتهم المصايب وتتابعت الرزایا » .

ثم يشير جوهر الى ما أوعز به أمير المؤمنين « من نشر العدل ، وبسط  
الحق ، وجسم الظلم ، وقطع العداون ، ونفي الأذى ، ورفع المؤن ، والقيام  
في الحق ، وإغاثة المظلوم مع الشفقة والإحسان وبجميل النظر ، وكرم الصحابة  
ولطف العشرة وافتقاد الأحوال ، وحياة أهل البلد في ليتهم ونهارهم »  
وما أمر به مولاه « من إسقاط الرسوم الجایزة ، وأن أجيزكم في المواريث  
على كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم ، وأضع ما كان يؤخذ من  
تركات موتاكم لبيت المال من غير وصية ، وأن أنقدم في رم مساجدكم ،  
وتزيينا بالفرش والإيقاد ، وأن أعطى موذنيها وقوتها ومن يوم الناس فيها  
أرزاقهم . . . » .

ويشير جوهر بعد ذلك إلى المسألة الدينية ، فيقول « إن الإسلام سنة  
واحدة وشريعة متبعة ، وهي إقامتكم على مذهبكم ، وأن تتركوا على ما كنتم  
عليه من أداء المفروض في العلم ، والاجتماع عليه في جوامعكم ومساجدكم ، وثباتكم  
على ما كان عليه سلف الأمة من الصحابة رضي الله عنهم والتابعين بعدهم ،  
وفقهها الأمصار الذين جرت الأحكام بمناهبهم وفتواهم ، وأن يجري الأذان  
والصلوة وصيام شهر رمضان وفطره وقيام لياليه ، والزكاة والحج والجهاد ،  
على ما أمر الله في كتابه ، ونصه نبيه صلى الله عليه في سنته ، وإجراء أهل  
الذمة على ما كانوا عليه ، ولكم على أمان الله التام العام الدائم ، المتصل  
الشامل الكامل ، التجدد المتأكد على الأيام ، وكروور الأعوام ، في أنفسكم  
وأموالكم ، وأهليكم ونعمكم ، وضيائكم ورباعكم ، وقليلكم وكثيركم . . وعلى  
أنكم تصانون وتحفظون وتحرسون . . الخ » . ويختتم جوهر أمانه بدعاوة

المصريين الى لقائه والسلام عليه ، والتزام الطاعة لأمير المؤمنين<sup>(١)</sup> .

وفي هذا الأمان الذى أصدره جوهر لأهل مصر ، فضلا عن التتويه بما سرى الى شؤون الحكم من فساد ، وما يعانيه الشعب من مظلم ومتاعب ، وما يزمعه أمير المؤمنين من إقامة العدل ، وتأييد الشريعة وإصلاح المرافق والشئون ، إشارة ظاهرة الى خطر القرامطة الذين كانوا قد اجتاحتوا الشام يومئذ ، وأخذوا يهددون مصر ؛ وقد كان الخطر حقيقيا لا ريب فيه ، ولو لم يبادر الفاطميين الى احتلال مصر ، لسقطت قبل بعيد فريسة هينة في يد أولئك الغزاة السفاكين ؛ بل لم يمض على وجود الفاطميين بمصر زهاء عامين ، حتى اضطروا الى لقاء القرامطة في أرض مصر ذاتها ، ولم يردوهم عنها إلا بعد جهد جهيد .

على أن جوهرأ اضطر مع ذلك الى خوض بعض المعارك قبل أن يتم فتح مصر ؛ ذلك أن فلول الإخشيدية والكافورية ومن والاهم من الجندي لم يقبلوا الأمان ، وآثروا أن يقوموا بمحاولة أخيرة للدفاع عن سلطانهم الذاهب ، فاختاروا لهم أميراً ، واحتشدوا لقتال جوهر بالجزة ، ولما وصل الجيش الفاطمي الى الجزة ألقى القوى الخصيمية تهائيا لرده عن عبور النيل ، فدفع جوهر بعض قواته فاحتازت النيل خوضاً، ونشب القتال بين الفريقين ، فانهزم الإخشيدية بعد أن قتل منهم عدد كبير ، ولاذوا بالفرار ، وتم الفتح الفاطمي لمصر (متتصف شعبان سنة ٣٥٨) .

واستجاب جوهر الى رغبة المصريين كرة أخرى ، فجدد لهم الأمان ، وذهب الوزير ابن الفرات ، والشريف أبو جعفر إلى لقائه على رأس العلماء والكبار ، وسار جوهر في ركب المظفر إلى عاصمة مصر ، في عصر يوم الثلاثاء ١٧ شعبان سنة ٣٥٨ (٧ يوليه سنة ٩٦٩ م) «وعليه ثوب دياج مثلث ، وتحته فرس أصفر»<sup>(٢)</sup> ، وشق مدينة مصر (الفسطاط) ونزل في بسيط شاسع يقع في ظاهرها من الشمال الغربى ؛ وفي مساء نفس اليوم الذى

(١) راجع نص هذه الوثيقة بأكمله فى اتعاظ الحنفاء ص ١٤٨ - ١٥٣ ، وقد أثبتناه فى نهاية الكتاب .

(٢) ابن خلkan ج ١ ص ١٤٩ .

تم فيه ذلك الفتح العظيم ، وضع جوهر تنفيذًا لأوامر سيد المعر ، في نفس مكان الذي نزل فيه ، خطط المدينة الجديدة ، التي قرر الفاطميون إنشاءها لتكون لهم في مصر قاعدة ومعقلًا ، وحفر أساس القصر الفاطمي في وسطها ، واحتضنت القبائل الشيعية حول القصر كل قبيلة خطة عرفت بها كزرويلة وكتامة وبرقة وغيرها ، فكان هذا مولد العاصمة الجديدة التي سميت بالقاهرة المعزية نسبة إلى المعز ، وتفاوًلاً و蒂مناً بالنصر (١٧ شعبان سنة ٣٥٨) وأعدت القاهرة لتكون منزل الخليفة الفاطمي وقاعدة ملكها ، وأقيم حول خططها سور جديد ، ثم احتضن بها جوهر الجامع الأزهر بعد ذلك بأشهر قلائل (بجاهي الأولى سنة ٣٥٩) ليكون إلى جانب العاصمة الجديدة رمزاً للدعوة الفاطمية ، ومنبراً للإمامية الجديدة .

ومما هو جدير بالذكر ، أن الإسراع في إنشاء العاصمة الفاطمية الجديدة على هذا النحو يرجع بالأخص إلى تفاقم خطر القرامطة ، الذين سادت دعوتهم يومئذ معظم أنحاء الجزيرة العربية ، وزحفوا غير مرة على الشأم ، وأصبحوا خطرًا على مصر ذاتها من جهة الشرق . وقد أراد الفاطميون أن تغدو العاصمة الجديدة ، لهم قاعدة ومعقلًا لرد هذا الخطر الجديد .  
وبعث جوهر البشري إلى مولاه المعز بالفتح العظيم ، فوصلته في منتصف رمضان ؛ وأنشد ابن هانئ بهذه المناسبة قصيدة مطلعها :

يقول بنو العباس قد فتحت مصر فقل لبني العباس قد قضى الأمر  
وقد جاوز الإسكندرية جوهر تصاحبه البشري ويقدمه النصر  
وفي الحال أمر جوهر بقطع الدعوة العباسية من منابر مصر والشأم ،  
وحرم لبس السواد شعار بنى العباس ، وبدأت الدعوة للخليفة الفاطمي ،  
 واستمرت حتى انقضى الدولة الفاطمية في سنة ٥٦٧ھ ؛ وعيّن جوهر في  
سائر الأعمال رجالاً من المغاربة ، أولياء الدولة الجديدة ، واعتقل كثيراً من  
أنصار الحكم القديم من الإخشيديّة والكافوريّة ، وشدد في توطيد الأمن والنظام  
ووقع الفساد والفسقى <sup>(١)</sup> . ثم أمر بعد ذلك بتغيير الأذان ، وأن يؤذن « بجي

(١) انتهاج الحنفاء ص ١٦٨ و ١٦٩

على خير العمل ». وكان انفراضاً الدعوة العباسية بمصر في عهد الخليفة المطیع لله بعد أن لبست بمصر زهاء قرنين وربع قرن .

وهكذا حقق مشروع الخلافة الفاطمية في افتتاح مصر . ومنذ السابع من رمضان سنة ٣٦٢ هـ (منتصف يونيو سنة ٩٧٣) وهو تاريخ مقدم المعز لدين الله إلى مصر ، تغدو القاهرة منزل الخلافة الفاطمية ، بدلاً من رقاده والمهدية ، وتغدو مصر معلق الخلافة الفاطمية وملاذها بدلاً من المغرب . ولم تكن مصر للفاطميين غناً سياسياً فقط ، ولكنها غدت أيضاً معلقاً للدعوة الشيعية ، التي لبست بنو العباس يطاردونها زهاء قرنين ، والتي بدأت ظفرها السياسي بافتتاح اليمن ثم المغرب . وكانت الدولة الفاطمية منذ قيامها بمصر ، تحتفظ بنفس الصبغة الأمامية والمذهبية العميقية ، التي اشحت بها منذ قيامها بالغرب ، وكانت هذه الصبغة المذهبية الخاصة عنصراً من أهم عناصر الخصومة السياسية التي نشبت بين الدولتين العباسية والفاتمية . الواقع أن هذه الخصومة ترجع إلى ما قبل الدولة العباسية ، فالدولة العباسية هي وريثة الدولة الأموية في زعامة الإسلام ، ورياسة الإمبراطورية الإسلامية ؛ وبني أمية في نظر الشيعة ، أصحاب علي بن أبي طالب وبنيه ، معتذرون غاصبون ؛ وإذا فقدت كانت وريثتهم الدولة العباسية مثلهم معتذية غاصبة لإماممة آل البيت . وقد كان الفاطميون ، وهم يرجعون نسبتهم إلى فاطمة بنت الرسول ، يختصون بإمامتهم بالصفة الشرعية ، ويعتبرون الدولة العباسية على هذا النحو غاصبة للإمامية والخلافة ، ويتحذلون من هذه الدعوى دعامة لإمامتهم الدينية وملوكهم السياسي ، فهم طبقاً للدعواهم أبناء فاطمة ، وهم ورثة على وبنية الشرعيون في إماممة المسلمين ورياسة العالم الإسلامي .

وقد رأينا قبل أن ندخل في التفاصيل التاريخية المتعلقة بالدولة الفاطمية ، وبعصر الحاكم بأمر الله ، أن نتناول تلك المسألة المذهبية الخطيرة ، أولاً فيما يختص بدعوى الإمامة في ذاتها ، ومبلغ صحتها وشرعيتها ، وثانياً فيما يختص بمسألة انتساب الخلفاء الفاطميين إلى آل البيت ، وهي التي تعتبر دعامة إمامتهم الدينية ، ورياستهم السياسية . ويحفزنا إلى هذا الحديث بالأخص ، ما صدر في الأعوام الأخيرة من الكتب والبحوث الإماماعلية التي تتعلق بهذا الموضوع .

## الفصل الثاني

### نظريّة الإمامة الشيعيّة

اصل النظريّة . أسانيد من القرآن والسنّة . رأى المعتزلة والرد عليه . الدعوة إلى طاعة الأئمّة . قوله باغتصار الإمامة في آل البيت . بعض شروح الدعاة في ذلك . الحفقاء الفاطميون وتمسّكهم بسمة الإمامة . ما يناسب للأئمّة من المعجزات والانوارق . أقوال في نفي علم الأئمّة بالغيب . بطلان نظرية الإمامة حسب تصوّرهم . تراث الأئمّة الإسلاميّة بعد وفاة النبي . الدولة الأمويّة مؤسسة الإمبراطوريّة الإسلاميّة الكبرى . المعركة السياسيّة وقصور آل البيت عن الظفر فيها . الناحيّة السياسيّة والتاحيّة العاطفيّة في هذه المعركة . نظرية الحق الإلهي .

كانت الإمامة شعار الدولة الفاطميّة ، ودعامة رياستها الدينية والزمانيّة ، تؤكّد أهميّتها وقدسها في كلّ مناسبة ، وتحرص أشدّ الحرص على رسومها ومظاهرها .

ولاغرٌ ، فقد كانت الإمامة منذ البداية ، هي أهمّ مبادئ الدعوة الشيعيّة ، وأرسّخ قواعدها ، وملاذها الذي انضوت تحت لوائه ، وحاولت أن تؤكّده ، وأن تدعمه بسائر الوسائل الروحية والمذهبية ، ولم تدخل وسعاً في أن تستمدّ أسانيدها من القرآن ذاته ، ومن الأحاديث النبوية ، لتسويغ بذلك على مسألة الإمامة ، جواً من الإيمان والقدسية ، يسمو إلى مرتبة النبوة ذاتها .

وقد حاول فقهاء الشيعة ورواتها ودعاتها ، منذ عصر مبكر ، أن يخلقاً هذا الجلو القدسي حول الإمامة ، بما وضعيّه من الكتب والرسائل العديدة . وسنحاول في هذا البحث أن نستعرض بعض أقوالهم وشروحهم لنرى مبلغ حججهم وتدعيلهم ، معتمدين في ذلك على طائفة من أهمّ كتبهم ورسائلهم . وفي مقدمة أولئك الفقهاء ، فقيه الدولة الفاطميّة الأول ، وصديق العز الدين الله وداعيته الأكبر القاضي أبو حنيفة النعمان القبرواني ، وقد شرح لنا

مسألة الإمامة بطريقة فقهية مذهبية ، منظمة ، وتناولها أولاً في كتابه : « دعائم الإسلام »<sup>(١)</sup> ، وهو من أهم كتب الفقه عند الشيعة ، بل هو من أجل متونهم ؛ ثم تناولها بعد ذلك في مؤلف خاص ، هو كتاب « الحمة في آداب اتباع الأئمة » ، عرض فيه إلى أصولها ، وأسانيدها ، وأحكامها ، ورسومها ، وآدابها ، بطريقة مفصلة .

ويقدم إلينا القاضي النعان في « دعائم الإسلام » حديثاً طويلاً، عن ولاية الأئمة ، ومتذلتهم ، ووصياتهم ، ويورد لنا طائفتين من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية ، التي يستند إليها في تأييد مسألة الولاية ، أو الإمامة ، وكونها خصت بعلي بن أبي طالب ، وبأنبائه من آل البيت .

وسندهم الأول في ذلك هو قوله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا ، أطِيعُوا الله ، وأطِيعُوا الرسول ، وأولي الأمر منكم » ، ويورد لنا القاضي النعان أحاديث كثيرة مروية عن أبي جعفر محمد بن علي ، وغيره من ولد على بن أبي طالب ، تفيد أن المقصود بهذه الآية هم آل البيت ؟ وقوله تعالى : « إنما أنت منذر ، ولكل قوم هاد » ، فالمذنر هنا وفقاً لقولهم هو رسول الله ، وأنه يوجد في كل زمان ، إمام يهدىهم ، إلى ماجاء به رسول الله . وأول المداة هو على بن أبي طالب ، ثم الأووصياء أو الأئمة من بعده واحداً فواحداً . ثم يورد لنا بعد ذلك طائفتين كثيرة من الآيات والأحاديث ، يفسرها ، ويؤوها بروايات عن النبي ، بأن آل محمد ، هم أهل بيته ، وواجب أن تؤول الإمامة إليهم ، وأن تنتقل فيهم ، وأنهم هم المعنيون بأنهم « أمة محمد » ، وأن

(١) هو أبو حنيفة النعان بن محمد بن متصور المعروف بابن حيون التميمي القيرواني ، وكان من أكابر فقهاء الشيعة في القرن الرابع الهجري ، وخدم عبيدة الله المهدى ، ثم أبناءه الخلفاء بعده . وقدم في ركب المعز لدين الله إلى مصر ، وتولى مرتبة الدعوة والقضاء في عهده . وكان من أوائل أصدقاء المعز ومستشاريه . وتوفي بالقاهرة المعزية سنة ٣٦٣ هـ . وقد ألف كتاباً مديدة ، في فقه الشيعة ، ويعتبر كتابه « دعائم الإسلام » ، وذكر الحلال والحرام ، والقضايا والأحكام ، هو من الفقه الشيعي في ظل الدولة الفاطمية ، بل لا يزال حتى اليوم من طائفة البحرة بالهند ، وهم الإسماعيلية المستعلية ، وقد نشر الجزء الأول من « دعائم الإسلام » ، وهو المتعلق بشئون العبادات بعنابة الأستاذ آصف بن علي أصغر فيظي ، سفير الهند الأسبق بمصر ( دار المعارف سنة ١٩٥١ ) . ورابع في ترجمة القاضي النعان : ابن خلkanaj ٢ ص ٢١٩ .

النبي قد أوصى بولاية على بن أبي طالب ، وبابيعه على ذلك بالفعل ، وأكَد هذه البيعة؛ وأن مع النبي على، وأن مع على فاطمة والحسن والحسين «وهم الذين أذهب الله عنهم الرجس ، وطهرهم تطهيرا». وقد كان رسول الله أمة واحدة ، مثل ما كان إبراهيم ، ثم رفده الله بعلي وفاطمة ، وكثُر بالحسن والحسين ، كما كثُر إبراهيم ، بإسماعيل وسحاق ، وجعل الإمامة التي هي خلف النبوة ، في ذريته من ولد الحسين بن علي ؛ ذلك أن الإمامة انتقلت بعد الحسن إلى الحسين ، «وهي جارية فيهم إلى يوم القيمة» .

ويحاول القاضي النعمن ، أن يبين بعد ذلك ، أن الأئمَّة قد استقرت ، بتوقيف رسول الله الناس على إمامَة على ونَصْبِه إِيَاه ، وهذا ما فعله «بغدير خم» ؛ وكذلك فعل على بالحسن ، والحسن بالحسين ، والحسين على ابنه وعلى بنته محمد ، ومحمد بن على بمعشر ، وكذلك من بعدهم الأئمَّة . ثم يصف الأئمَّة بأنهم «خلق من خلق الله ، وعباد مصطفون من عباده ، افترض طاعة كل إمام منهم على أهل عصره ، وأوجب عليهم التسلِّم لأمره ، وقرن طاعتهم في كتابه بطاعته ، وطاعة رسول الله ؛ وهم حجج الله على خلقه وخليقاوِه في أرضه»<sup>(١)</sup> .

ويورد لنا قوله منسوبياً إلى على نصبه: «أنا وصي الأووصياء ، وأنا من حزب الله ورسوله». ثم يورد لنا أقوالاً منسوبة إلى جعفر بن محمد بن على ابن الحسين جاء فيها: «بنا يُعبد الله ، وبنا يطاع الله ، وبنا يعصي الله ؛ فن أطاعنا ، فقد أطاع الله ، ومن عصانا فقد عصى الله ، سبقت طاعتنا عزيمة من الله إلى خلقه ، أنه لا يقبل عملاً من أحد إلا بنا ، ولا يرحم أحداً إلا بنا ، ولا يعذب أحداً إلا بنا ، فنحن بباب الله وحجه ، وأولياوِه على خلقه وحفظة سره ، ومستودع علمه ، ليس من منعنا حقنا في ماله نصيب»<sup>(٢)</sup> ؛ وقوله في شرح منزلتهم المفضلة على سائر البشر: «إنا مخلوقون ، وعباد مربوبون ، ولكن لنا من ربنا منزلة لم ينزلها أحد غيرنا ، ولا تصلح إلا لنا».

(١) راجع كتاب «دعائم الإسلام» ج ١ ص ١٩ و ٢٠ و ٢٤ و ٢٥ و ٢٧ و ٣٢ و ٣٦ وما بعدهما . ثم ٤٤ و ٤٥ و ٤٧ و ٤٨ و ٥٤ .

(٢) دعائم الإسلام ، ج ١ ص ٧٢ و ٧٩ .

ونحن نور الله وشيعتنا منه ، وسائر من خالقنا من الخلق ، فهو في النار»<sup>(١)</sup> .

ثم يتحدث القاضي النعمان عن العلم والحضر عليه ، وفضائل طلابه ، ويورد الآيات المتعلقة به ، ثم يقول إن المقصود بهذه الآيات ، هم الأئمة الطاهرون ، أهل بيت رسول الله « فهم أهل العلم الذين استودعهم الله عز وجل إياه ، وفضلهم به ، وخصهم بنوره ، وجعلهم حفظه وخزنته ، المستحفظين عليه ، والقائين به ، والمؤدين له »<sup>(٢)</sup> .

ويرد النعسان على ما ذهبت إليه الخوارج والمعزلة من قوله : إن النبي لم يقدم أحداً للولاية من بعده ، ولكنه أمر الناس أن يختاروا من بعده رجالاً يولونه ، وأنه لا بد من إمام يقيم الحدود ؛ يرد على ذلك بقوله ، إذا كان الناس هم الذين يقدمون الإمام ، فالإمام مأمور عن أمرهم ، ولم يكن يملك شيئاً حتى ملكوه إياه ، فهم الأئمة على ظاهر هذا المعنى ، وهو عامل من عاملهم ، وله إذًا عزله كما قالت المرجنة ، وأن ذلك قول ظاهر الفساد<sup>(٣)</sup> .

وهذه لحنة موجزة لأوردها القاضي النعسان في كتابه « دعائم الإسلام » عن الإمامة في « كتاب الولاية » . بيد أنه يعود فيحدثنا بإفاضة في كتابه « الحمة في آداب اتباع الأئمة » عن فضل الأئمة ، والدعوة إلى طاعتهم ، واعتبارهم فوق الملوك ، وأن الأئمة هم من آل البيت ، وأن طاعتهم من طاعة النبوة ، وأنه يجب أن يقطع العهد لهم ، والجهاد معهم في سبيل الله ، ووجوب التسليم لهم في جميع الأمور ، ووجوب الخوف منهم ، وموالاتهم ، ومعاداة أعدائهم ؛ ثم يقدم علينا فضولاً عما يعتبر رسوم الإمامة ، من التواضع للأئمة ، والتحت على تعظيمهم ، وأن السجود لهم ليس بمنكر ، وطريقة السلام عليهم ، وترشيف الرعية بالجلوس في حضرتهم ، وطريقة الكلام معهم ، وكيفية تلق أحاديثهم ، والسير في مواكبهم ، والجلوس إلى مآذبهم ؛ ثم يعقب بكلام عن وجوب التسليم بطاعة الإمام ، والتسليم لأمره ، والكف عن خالفته وانتقاده ، والتعقيب على أفعاله ؛ وبما ينبغي على كل من عهد إليه بعمل من

(١) دعائم الإسلام ج ١ ص ٦٣ .

(٢) دعائم الإسلام ج ١ ص ٩٧ .

(٣) دعائم الإسلام ج ١ ص ٥٣ .

قبل الأئمة ، أن يسير بالعدل في الرعية ؛ ثم يختتم بفصل في آداب الدعاة وطرائق بث الدعوة<sup>(١)</sup> .

ويشير الداعي حميد الدين الكرماني ، وهو من أعظم أقطاب الدعوة الفاطمية أيام الحاكم بأمر الله ، في كتابه « راحة العقل » ، إشارات عديدة إلى مسألة الإمام والإمامية ، ويرجعها إلى أمير المؤمنين على بن أبي طالب ، وإلى آل البيت ، ويصف أنفس « النطقاء » ، أي الأنبياء أصحاب الشريعة ، وتسرب الأنوار إلى نفوسهم ، وأن الأئمة هم نطقاء وأئمة كلهم شىء واحد . ثم يقول لنا إنه لا يسوغ لأحد أن يعلم شيئاً من الدين ورسوم العبادة والإيمان واليقين ، بغير أمر من القائم مقام النبي ، الذي هو الإمام ، ومن هو من جهةه ، ومن فعل ذلك فقد تعدى الأمر ، وهو ضلال سالك شعب الأضداد وأولى النفاق<sup>(٢)</sup> .

وتجري المصنفات الكلامية والفقهية الشيعية كلها على هذا المنط، في عرض مسألة الإمامة ، وكونها من حقوق آل البيت دون شريك ولا منازع ؟ ويستمدون الآيات القرآنية لتأييد نظرتهم ، وينتهبون أحياناً في تأويلها مذاهب غريبة ، تتفق مع هذه النظرية ، ومن ذلك ما ي قوله لنا الداعي ثقة الإمام في « المجالس المستنصرية » من وصفه على بن أبي طالب « بالوصى » ، « والقائم بالأمر بعد النبي »<sup>(٣)</sup> ؛ وما ورد في « المجالس المؤيدية » من تأويل فرائض الإسلام لتأييد دعوة الإمامة ، مثل قوله عند الصلاة ، « والواجب في باطنها (أى الصلاة) الذي هو دعوة الحق ، ما تقدم القول به من اعتقاد طاعة الإمام ، والحججة فيها تجحب الطاعة فيه لكل واحد منها ، فمثل الركوع مثل طاعة الحجة ، ومثل السجود مثل طاعة الإمام ، ومثل ما كان من الصلاة ركعتين مثل الطاعة للإمام والحججة ، كل ركعة بواحد منها ، وما كان فيها أربع ركعات ،

(١) راجع كتاب « الأئمة في اتباع الأئمة » المنشور بعناية الدكتور محمد كامل حسين (مطبعة الاعتداد بالقاهرة) ص ٣٥ - ٤٠ ، ٤٥ - ٥١ ، ٥٣ - ٧٤ و ٧٩ و ٨٢ و ٨٣ و ٩٢ و ١٠٤ و ١٠٥ و ١٢٧ و ١٣١ و ١٣٦ و ١٣٧ و ١٣٨ .

(٢) « راحة العقل » للداعي حميد الدين الكرماني ، المنشور بعناية الدكتورين كامل حسين وبسطوى حلمي (القاهرة ١٩٥٢) ص ٢ و ١٩ و ١٤٢ .

(٣) المجالس المؤيدية (في تعليقات على المجالس المستنصرية) ص ١٨٩ .

فشل الاثنين الأولين ، مثل ما يحب الإمام ، والأخرتين مثل ما يجب للحجـة...» ، وما ورد في «المجالس المؤيدية» أيضاً في تأويل الآية القرآنية : «مثلهم كثـل من استوقد ناراً» بأن ذلك معناه أى من على بحـل الرسول المؤيد صاحب السلطـان ، من عند الله المؤيد ، والـجد المشـيد . «فـلما أضـاءت مـاحـله» ، يعني استـفاضـت أنـوار النـبوـة ، يـمـينا وشـمالـاً ، وـتـفرـعـت بـوصـاـيـة الـوصـى ، وإـمامـة الـأـئـمـة من ذـرـيـته ، «ذـهـب الله بـنـورـهـم» يعني بـحـظـهـم من تلك الأنـوار ، لما تـدـاخـلـهـم من الحـسـد والـاسـكـبـار<sup>(١)</sup> .

وللـشـيـعـة على اختـلـاف فـرقـهـم ، كـتـبـ عـدـيدـة أـخـرى فـي مـسـأـلة الـإـمامـة ، والـدـلـالـة على أـهـمـيـتها ، واعتـبارـها أـسـاسـاً من أـسـسـ العـقـيـدة الـدـيـنـية ، وـانـحـصارـها فـي عـلـى وـبـنـيهـ آـلـ الـبـيـت ؛ ويـبـدوـهـمـا جـمـيعـاً ، أـنـ الـإـمامـة هـى دـاعـمـة الدـعـوـة الشـيـعـية كـلـها ، وـدـاعـمـة دـعـاوـيـهـمـ فى الـرـيـاسـة الـدـيـنـية والـزـمـنـية .

وقد قـامـتـ الـدـوـلـة الـفـاطـمـيـة مـتـسـمـةـ الـإـمامـة بـسـمـةـ الـإـمامـة قـبـلـ كـلـ شـيـء . ولـمـ قـدـمـ العـزـ لـدـينـ اللهـ إـلـىـ مـصـرـ ، كـانـ سـمـةـ الـإـمامـة ، أـنـحـصـ ماـ يـحـرـصـ عـلـيـهـ ، فـنـراـهـ حينـ مـقـدـمهـ إـلـىـ الإـسـكـنـدـرـيـة ، يـقـولـ لـوـفـدـ الـمـصـرـيـنـ الـذـىـ ذـهـبـ إـلـىـ لـقـائـهـ : «إـنـهـ لـمـ يـسـرـ لـازـديـادـ فـيـ مـلـكـ وـلـاـ رـجـالـ ، وـلـاـ سـارـ إـلـاـ رـغـبـةـ فـيـ الـجـهـادـ وـنـصـرـةـ الـمـسـلـمـيـنـ»<sup>(٢)</sup> . وـنـراـهـ فـيـ موـاـكـبـهـ وـشـعـائـرـهـ الـدـيـنـيـةـ حـرـيـصـاًـ عـلـىـ مـظـاهـرـ الـإـمامـةـ ، يـبـدوـ إـمامـاًـ دـيـنـياًـ أـكـثـرـ مـنـهـ مـلـكـاًـ سـيـاسـيـاًـ . وـقـدـ سـجـلـ لـنـاـ الـفـقـيـهـ الـحـسـنـ بـنـ زـوـلاقـ الـمـصـرـيـ ، صـدـيقـ الـعـزـ وـمـوـرـخـ سـيـرـتـهـ ، كـثـيرـاًـ مـنـ هـذـهـ الـمـظـاهـرـ ، يـبـدوـ فـيـهاـ الـعـزـ إـمامـاًـ ، وـافـرـ التـقـيـ وـالـورـعـ ، يـوـمـ النـاسـ لـلـصـلـاـةـ ، وـيـعـظـهـمـ خـاشـعاًـ باـكـيـاً<sup>(٣)</sup> ؛ وـقـدـ حـرـصـ الـخـلـفـاءـ الـفـاطـمـيـوـنـ مـنـ بـعـدـ الـعـزـ ، مـعـ بـعـضـ الـاستـنـاعـاتـ ، عـلـىـ هـذـهـ الـمـظـاهـرـ ، فـيـ موـاـكـبـهـ وـأـعـالـمـ الـدـيـنـيـةـ وـالـرـسـمـيـةـ .

وـكـانـ الـخـلـفـاءـ الـفـاطـمـيـوـنـ ، يـوـسـوـونـ فـيـ الدـعـاءـ عـلـىـ الـمـنـابـرـ ، بـمـاـ يـقـربـ

(١) المجالس المؤيدية (في تعليقات على المجالس المستنصرية) ص ١٨٩ .

(٢) اتعاظ الخنفاء للمقريزى (طبعة القاهرة ١٩٤٨) ص ١٨٠ .

(٣) اتعاظ الخنفاء ص ١٨٧ و ١٩١ و ١٩٣ و ١٩٤ . ورابع كتاب مصر الإسلامية

من النبوة ، مثال ذلك ما دعى به للمعز لدين الله ، في أول جمعة رسمية أقيمت في سنة ٣٦٨ هـ ، عقب الفتح الفاطمي ، في الجامع العتيق (جامع عمرو) ونصه : « اللهم صل على عبدك ووليك ، ثمرة النبوة ، وسليل العزة الهادية ، عبد الله الإمام معد أبي تميم المعز لدين الله ، أمير المؤمنين ، كما صليت على آباء الطاهرين ، وأسلافه الأئمة الراشدين »<sup>(١)</sup> .

بل إن الإمامة لتقرن في بعض المصادر الإسماعيلية بمرتبة النبوة ذاتها ، وتنسب للإمام ، كما نسبت إلى النبي ، معجزات وأعمال خارقة لا يأتينا البشر . فلن ذلك ما رواه الداعي عماد الدين إدريس في كتابه « زهر المعانى » ، في حديثه عن إسماعيل بن جعفر الصادق ، من أنه توف ودفن ، ثم ظهر حياً بالبصرة « وأقبل إليه الناس يهرون ، وهم يقولون هذا إسماعيل بن جعفر عاد حياً » ، وأنه مسع بيده المباركة على ظهر شيخ مريض ، فبرئ من علته ، وشاهد الخلق ذلك ، وغاب عنهم . يقول الداعي المذكور : « فكان ما أظهره إسماعيل عليه أتم الصلوات من الغيبة والظهور بعد ذلك ، كما فعل جده الناطق المرسل محمد صلى الله عليه . . . فأظهر الإمام إسماعيل ما أظهره إعجازاً للخلق ، بظهور القدرة من الله تعالى ، وبقاء الكلمة في عقبه الطاهرين من بيته » .

ثم يقول : « ومثل هذه المعجزات العظيمة ، التي تقص عن معرفتها العقول ، وينتهي فيها مع السائل المسؤول ، يظهرها العقل الأول ، الذي هو الإبداع الأول بهم ، لظهور القدرة للعارفين » .

ثم يصف المهدى بأنه « ول الأمر صاحب المعجزات ، ومبين الآيات ، المهدى بالله ، صلوات الله عليه ، الذي طلع من الغرب ، وقام قيام النبي (ص) مهلكاً لمن ناصبه الحرب ، وذهب الزبد جفاء ، وأشارت الأرض بنور ربها إلدارة وضياء » ، ويقول : « وهذه العلامات والإشارات ظهرت سفره في ولادة الأمر ، يتوارثها منهم خلف عن سلف ، بظهور المعجزات ،

---

(١) اتعاظ الخنفاص ص ١٦٣ .

وكشف العلوم البيانات ، وإخراج التبعين الى النور من الظلمات «<sup>(١)</sup> .

ويقدم الينا القاضي النعمان ، في كتابه « شرح الأخبار » أحاديث كثيرة ، تشير الى معجزات المهدى ، وأعماله ، وصفاته الخارقة (٢) .

بل لقد نسبت هذه الصفات الخارقة الى الحاكم بأمر الله ذاته ، فنرى الداعى عماد الدين إدريس يقول لنا في كتابه «عيون الأخبار» ، ما يأتى : «وظهرت لأمير المؤمنين الحاكم بأمر الله ، عليه السلام ، فضائل لم يسمع بمثلها ، ودلائل ظاهر بيان فضلها ، ومعجزات ببرت الألباب ، وآيات لا يشك فيها إلا أهل الرزغ والارتياح ، فغلام فيه صلى الله عليه من غلا ، وسفل بذلك من حيث ظن أنه علا . . . »<sup>(٣)</sup>

ييد أنه ما يدعو إلى الدهشة حقاً ، أن نرى القاضي النعمن ، بعد ذلك يقدم علينا في كتابه « المهمة في آداب اتباع الأئمة » أقوالاً أخرى ، يبني فيها بشدة علم الأئمة بالغيب ، ويصف ذلك بأنه من قول الصالحين البطلين ، الصادقين عن أولياء الله ، الدافعين إمامتهم ، الزاعمين أنهم يعلمون غيب الله وما تخفي صدور عباده ، وقد تفرد بعلم ذلك دون خلقه . ثم يقول : « إنما أراد هؤلاء الفسقة بما ينسبوه إلى الأئمة صلوات الله عليهم من ذلك ، دفع إمامتهم ، لأنهم لما زعموا أن الأئمة يعلمون الغيب ، والناس يرونهم لا يعلمون ذلك ، وأنهم لا يعلمون من أمور الناس إلا ما ظهر منها لهم ، لم يكونوا أئمة عند أولئك الفسقة ». ونظريته في ذلك أن الأئمة يعلمون ما غاب عن الخلق سواهم من العلوم ، وينظرون بنور الله جل ذكره ، وأنه يعدهم بتوفيقه ، ويهديهم هدايته ، ويطلعهم على ما سألهوا أن يطلعهم عليه ، بلطف

(١) راجع ما نشر من مقتطفات « زهر المعان » في كتاب الأستاذ إيفانوف : Ismaili Tradition concerning The Rise of the Fatimids (الملاحق العربية) ص ٤٨ و ٤٩

(٢) راجع كتاب أيلانوف السالف الذكر (الملاحق العربية) ص ٨ و ١٥ و ٢٠  
وراجع النص الإنجليزي ص ١٢٢ .

(٣) وهذا ما نقله الداعي إدريس عن داعية المحاكم بأمر الله ، حيد الدين الكرمانى ، في رسالته الموسومة « بباب الشارات ». راجع كتاب « راسة العقل » للكرماني - المقدمة ص ١ م .

تدبره وحكمته ، وفضله عليهم وحكمته<sup>(١)</sup> .

ويقول لنا بعد ذلك في كتابه « دعائم الإسلام » : « وهم (أى الأئمة) حجج الله على خلقه ، وخلفاؤه في أرضه ، ليسوا كما زعم الضاللون المفترون باللهة غير مربوين ، ولا بأنبياء مرسلين ، ولا يوحى إليهم كما يوحى إلى النبيين ، ولا يعلمون الغيب الذي حجه الله عن خلقه ، ولم يطلع أنبياءه منه إلا على ما أطاعهم عليه ، لا كما زعم المفترون فيهم ، والمبطلون الكاذبون عليهم » .

ثم يورد كلاماً لل الخليفة المنصور الفاطمي ، في التبرؤ من تاليه ، ومن نسبته إلى معرفة الغيب ، يقول فيه : « إنما نحن عباد من عباد الله ، وخلق من خلقه ، ولكن لنا منزلة أكرمنا بها ، لأن جعلنا أئمة عباده ، وحججه على خلقه »<sup>(٢)</sup> .

ولهذه المسألة بالذات أهمية خاصة ، لما كان ينسب للخلفاء الفاطميين منذ أيام المغر وولده العزيز من مزاعم بمعرفة الغيب ، وشغف بالخلفاء ورصد النجوم ، وهو ما سوف نتحدث عنه في فصل قادم .

ونحن نكتفي بما تقدم من حديث دعوة الشيعة في الإمامة والأئمة . ونحن لا ننفي أن ندخل حول مسألة الإمامة في بحوث كلاميه أو مذهبية ، ولا نريد بالخصوص أن نناقش « التأowيات » القرآنية ، ولا « الأحاديث » التي أكثر رواة الشيعة وفي مقدمتهم أئتها الأوليائ ، من وضعها وصياغتها بما يوافق أغراضهم ومرامיהם : لأنني أن نحو ض مثل هذا الجدل المذهبى ، الذى لم تعد له أية قيمة دينية أو علمية حقيقية ، وإنما نريد فقط أن نناقش المسألة من الناحية المنطقية والتاريخية .

لقد رأينا من أقوال الدعاة وشروحهم ، أن الإمامة لم تكن فقط مسألة رياضة دينية وسياسية ، يتنازعها فريقان من الأمة الإسلامية ، وإنما كانت بالعكس في زعمهم إرادة إلهية ، قررها كتاب الله ، وأيدتها رسوله ، بما رووه من « أحاديث » لانهاية لها .

(١) أئمة في اتباع آداب الأئمة ص ٥٣ .

(٢) دعائم الإسلام ص ٥٨ و ٧٠ .

وأن خلاصة نظرتهم ، من الناحية العملية ، هو أن تراث النبي العربي ، لم يكن تراث أمة هداها الله إلى الإسلام ، وتراث رياضة معنوية جاءت ثمرة الرسالة النبوية ، وإنما كانت تراثاً شخصياً ، وميراثاً خالصاً لأسرة النبي ، صاحب هذه الرسالة ؛ وأن النبي أوصى بهذا التراث إلى ابن عمه على بن أبي طالب ، زوج ابنته فاطمة الزهراء ، وبنيه من بعده ، أبناء ولديه الحسن والحسين . وهكذا تغدو رياضة الأمة الإسلامية في نظرهم ، ووفقاً لتأویلاتهم ورواياتهم ، ميراثاً خاصاً ، لا يليها « حتى يوم القيمة » أحد سوى آل البيت .

وهذه نظرية ظاهرة البطلان والإغرار ، ولا تتفق في شيء مع ما لرسالة النبي الكريم من أفق واسع ، بل من أفق عالمي وإنساني ، لا يقف عند حدود شخصية أو جغرافية . وإنما للنشر شعوراً قوياً ، بأن صاحب الرسالة النبوية ، كان برسالته أعظم وأجل وأسمى ، من أن يعتبر الأمة الإسلامية العظيمة ، التي أنشأتها عبقريته ، يجب أن تغدو بعد وفاته ضيعة خاصة ، يختص برياستها ورعايتها آل البيت من أبناء على ، دون سواهم ، وإلى الأبد .

وإن ما وضعوه لبعض آيات القرآن الكريم من تأويلات خاصة ينتحلونها تأييداً لنظرتهم ، ويزعمون أنها من المعانى الباطنة التي لا تكشف للكافة ؛ وما وضعوه عن رواياتهم ، بل وعن أنفسهم ، من « أحاديث » عديدة ينسبونها إلى النبي ، وكلها ترى إلى تأييد قضية الإمامة على الصورة التي يبغونها ، والتي تتجه إليها أماناتهم : كل ذلك لا يمكن أن يتخد دليلاً مقنعاً في قضية لها مثل ما لقضية رياضة الأمة الإسلامية بأسرها ، من خطورة بالغة .

لقد توفي النبي العربي ، والأمة الإسلامية ، ما تزال في طور التكوين ؛ ولو لم يقيض الله لقيادتها في تلك الآونة الدقيقة رجالين عظيمين ، هما أبو بكر ، ثم عمر ، لأنهما قواعدها في المهد ؛ ولكن أولهما استطاع أن يقيها شر التمزق ، وأن يجمع الخارجين والمرتدين بقوة ، واستطاع الثاني أن ينظم فتح فارس والشام ومصر ، وأن يضع بذلك قواعد الإمبراطورية الإسلامية المستقبلة . ثم جاء عثمان فهد بضعفه وأثرته ، وانحراف سياسته ، إلى إذكاء الخلاف والخصومة ؛ وجاء على من بعده فانفجرت الثورة السياسية ، وثورة العصبية ، وظهر الخوارج بمبادئهم المثلية ، من وراء الثورة السياسية ، ووقف

معاوية بن أبي سفيان إزاء على يمثل أطاع الزعامة والرياسة والعصبية ؛ وخسر على المعركة آخر الأمر ، لأنه كان أقل دماء ، وأكثر ولاء وشهامة وفروسة من خصومه ، ثم انتهى الأمر بمصرعه ، واستتب الأمر لمعاوية ، وخلقت الخلافة لبني أمية ، بعد تنازل الحسن بن علي ؛ وقامت الدولة الأموية ، تزعم مصاير الإسلام ، وتستأثر برياسته وقيادته .

وقد شاعت العناية الإلهية ، أن تكون الدولة الأموية ، هي منشأة الإمبراطورية الإسلامية الكبرى ، وأن تكون دولة الفتوح الإسلامية العظيمة ، وأن تعمد رقعة العالم الإسلامي ، على يدها ، من المسند شرقاً ، حتى المحيط الأطلنطي غرباً ، وأن تعبر جيوشها المظفرة إلى ما وراء البحر ، فتفتح شبه الجزيرة الإسبانية ، ثم تعبر جبال البرنيه إلى قلب فرنسا ، وإلى ضفاف اللوار . ولم يكن قيام هذه الإمبراطورية العظيمة عفواً ، وإنما كان مرجع الفضل فيه إلى عبقرية عدة كبيرة من رجال الدولة الأموية ، من خلفاء ، وحكام ، وقادة ، وبالرغم من أنها لم تعم طويلاً ، وقد ذوت فجأة في إبان قوتها وعظمتها ، فإنها لم تذهب إلا بعد أن توطدت دعائم الإمبراطورية الإسلامية الكبرى .

ولقد كان الأمر منذ البداية يتلخص في معركة السلطان والرياسة ، وكان على وبنوه يعتقدون أن أرومنهم الطاهرة ونسبتهم إلى آل البيت الموقر ، سوف تضع ميزانها في المعركة لترجمتها إلى جانبهم ؛ ولكن تبين مما حدث من الشقاق في الصفوف ، والتراجع ، وغلبة الأهواء والأطاع الشخصية ، أن هذا العامل الأدبي الرفيع لم يؤت أثره ، وظهر أن آل البيت وشيعتهم ، كانوا أضعف الفريقين من الناحية المادية والعملية . ومن ثم فقد انتقلت الرياسة ، أو بعبارة أخرى ، الخلافة والإمامية ، إلى الفريق الأقوى بصفاته السياسية والدينية ، وبعصبيته وأنصاره ، إلى بني أمية ، ثم إلى بني العباس .

ولا شك أن الأمة الإسلامية الكبرى ، كانت تتطلب لقيادتها ، والشهر على مصايرها ، أولى البأس والخزم والحنكة ، من القادة والساسة العباقة . وقد ظهر منذ البداية أن علياً ، وبنيه من بعده ، وبالرغم مما كانوا يتسمون به من ثواب المحبة والجلالة المستمدّة من نسبتهم النبوية ، لم يكونوا رجال كفاح ،

ولا قيادة دنيوية ، ومن ثم فإنهم بعد أن خسروا المعركة الأولى ، لم يستطعوا فقط ، خلال أكثر من قرنين ، أن يخوضوا مع خصومهم معركة ذات شأن ، وقد عاش معظمهم في حالة اختفاء وتسرب ، ووهنت عزائمهم تباعاً لما كانوا يلقون من صنوف الضغط والمطاردة ، وخدمت فيهم روح الثورة والكافح تباعاً ؛ وعلى الرغم من أنهم قاموا ماراً وتكراراً ، بثورات محلية صغيرة ، في ظل بنى أمية ، ثم في ظل بنى العباس ، فإنهم لم يستطيعوا قط أن يحرزوا من وراء هذه الثورات ، أى انتصار حقيقي ، ولم يستطيعوا بالخصوص أن يكسبوا بجاهير الكافة إلى جانبهم .

وأنه لما بدأت جهودهم الخفية ، وجهود المبعوثين من دعاتهم ، تحدث أثراًها ، في بعض البيئات والأوساط ، فإن هذا النجاح لم تبد طلائعه إلا في حدود ضيقة ، وفي بعض التواحي المنعزلة أو النائية ، مثل ثورة القراءمة ، التي أفلتت غير بعيد من قيادتهم ، وانحدرت طابعها العنيف المخاص ، وثورة البنين التي توجت بظفرهم في أواخر القرن الثالث ، ثم بعد ذلك في حركة أبي عبد الله الشيعي بالمغرب ، بعيداً عن الشرق الإسلامي ، وهي الحركة التي ترتب عليها قيام الدولة الفاطمية ، التي يحيط الريب بنسبتها إلى آل البيت ، والتي تعتبر مع ذلك أعظم ثمرة سياسية للدعوة السرية الشيعية ؛ وقد كان الفضل الأول في قيامها بالمغرب راجعاً إلى جهود أبي عبد الله الشيعي ، فهو الذي حارب الأغالبة ، وقضى على دولتهم ، وأدى بالمهدي ليحقق ثمرة دانية القطف ، وليسلم دولة قائمة بالفعل .

ومن ثم فإن حوادث التاريخ تدل دالة واضحة ، على أن رياضة الأمة الإسلامية ، أو بعبارة أخرى ، أن الإمامة ، قد ذهبت منذ البداية ، إلى مستحقها من الأكفاء الأقوياء ، وأن العوليين لم يكونوا بصفاتهم الشخصية أو الدنيوية ، قادرين على تولي هذه الرعامة . وقد كانت هذه مشيطة العناية الإلهية أولاً ، وثمرة النضال الدنيوي ثانياً . أجل إن ما أورده لنا أبو الفرج الأصفهاني ، مؤرخ محنهم ، في كتابه « مقاتل الطالبيين » ، من الأخبار والروايات المؤثرة عن مصرع العشرات ، بل المئات ، من أبناء على بن أبي طالب ، خلال القرون الثلاثة الأولى من الهجرة ، في مختلف أنحاء الجزيرة

العربية ، وفي العراق ، وفارس ، وخراسان ، في عهد الأمويين ، ثم في عهد العباسين من بعدهم ، وسقوطهم فوجأً بعد آخر ، بالختن أو السم ، أو في غياب السجون ، وما فرض على أشخاصهم وحياتهم ، أينما كانوا من صنوف الاخضطهاد والرقابة ، والتتبع المستمر : كل هذه الصحف المؤلمة ، تصور لنا قصة الاستشهاد الطويل ، الذي قضى به على آل البيت ، على يد خصومهم السياسيين<sup>(١)</sup> .

ولا شك أن أرومة آل البيت ، وانتسابهم لبيت النبوة الظاهر ، وسيرهم الزكية العطرة ، وما وقع لهم من هذه الحزن المتواتلة خلال كفاحهم الطويل في سبيل قضيتيهم ، واستشهاد الكثير منهم على النحو المتقدم ، ولا سيما استشهاد الحسين بن علي في الظروف المؤسية المعروفة ؛ كل ذلك مما يثير أبلغ الإجلال والاعطف في نفوس سائر المسلمين ، السنة والشيعة ؛ ولكنه لا يمكن أن يمحى هذه الحقيقة التاريخية ، وهي أن رئاسة الأمة الإسلامية الكبرى ، لم تكن ، وما كانت لتكون قط ، ميراثاً شخصياً لأسرة بعينها ، ولو كان هؤلاء من آل البيت ، وأن هذه الإمامة أو الرئاسة ، تذهب في كل زمان ومكان ، إلى الأكماء القادرين على الاضطلاع بها .

والواقع أن نظرية الإمامة الشيعية ، حسبما تعرض لنا ، مادعمة بالتأویلات القرآنية ، والأحاديث المروية ، والقول بأنها إرادة الله وإرادة الرسول ، تبدو شبيهة ، بنظرية « حق الملكية الإلهي » ، التي لبشت عصوراً ، دعامة الملكية في أوربا ، والتي تزعم بأن الملوك هم نواب الله في الأرض ، وأن لهم حق الطاعة على الناس ، ولا يسئلونهم إلا أمام الله . ونحن نعرف كيف كانت هذه النظرية مبعث فورات قوية عنيفة ، ولا سيما في إنجلترا وفرنسا ، وكيف عمد علماء السياسة والاجتماع منذ القرن السابع عشر ، إلى نقدها ودحضها ، وكيف أنها أصبحت تعتبر اليوم نظرية بالية عتقة مجردة من كل أساس ديني أو اجتماعي .

(١) يرجى ما أوردته أبو الفرج في كتابه المذكور عن « مقائل الطالبيين » ولا سيما في مهد المنصور والرشيد والأمويون . وأبو الفرج شيعي النزعة بالرغم من أصله الأموي ومن المؤيدين لآل البيت وقضيتيهم ، ولكنه يورد أخباره مجردة من التعليق ، ومستندة إلى رواثتها المتعاقبين .

# الفصل الثالث

## نسب الخلفاء الفاطميين

### بين المنكرين والمؤيدين

ما ي قوله المنكرون . رواية ابن دزام الكوف . أقوال عبد القاهر والباقلاني وعبد الجبار البصري . رواية ابن شداد عن أصل الفاطميين اليهودي . أقوال النسابة ابن حزم الأندلسي . رواية ابن خلكان . أقوال ابن خلدون والمقرizi وابن حجر . روایات الدعاة الاسماعيلية في تأييد نسب الفاطميين . رواية الحسن ابن نوح . رواية الداعي عمار الدين إدريس . حميد الكرمانى . رواية الداعي جعفر ابن منصور اليمن . صمت القاضى التمان عن هذا الموضوع . قصة القداح فى الروایات الاسماعيلية . رواية الكرمانى . رواية عمار الدين إدريس . محاولة الأستاذ ايثانوف دحض التسابق الفاطميين الى القداح . قصة القداح كما يصورها ايثانوف . ملاحظات وردود

- ١ -

نعرض بعد ذلك الى تلك المسألة الدقيقة ، مسألة نسب الخلفاء الفاطميين ؛ وأهمية هذه المسألة تبدو واضحة متى ذكرنا ما تقرره نظرية الإمامة الشيعية ، حسبما شرحت فيما تقدم ، من أن الإمامة ، أو رياضة الأمة الإسلامية ، هي حق مقدس لآل البيت وعقبهم ، يختصون بها ، وتنحصر فيهن الى يوم القيمة . وإذا فلابد أن يكون الإمام الشرعي ، وفقا لقولهم من عقب آل البيت ، وهذه الأرومة هي سنته الجوهرى ، ولا عبرة بأية صفات أو مؤهلات قيمة أخرى يتتصف بها ؛ وذلك أنه بدون هذه الأرومة ، يغدو الإمام أفاقا غاصبا .

وهذا ما يدعونا الى أن نتساءل بادئ ذي بدء ، من هم في الواقع أولئك الفاطميون خلفاء مصر ؟ وهل يرجع أصلهم حقا الى فاطمة وعلى ؟ هذه

مسألة يحيط بها المفأء والغموض ، ولم يقل فيها التاريخ كلمنته الخامسة ؛ وقد لبست مدى عصور موضع الخلاف والجدل في العالم الإسلامي ، والرواية الإسلامية ؛ ففريق من العلماء والمؤرخين يؤيد الفاطميين في دعوامهم وفي شرعية إمامهم ، ويرجع نسبة إمامهم ، ومؤسس دولتهم عبيد الله المهدي إلى الحسن بن علي وفاطمة بنت الرسول ، وهذا الفريق هو القلة . هذا إلى ما تقدم ألينا الكتب « الإسماعيلية » من روایات ونصوص مؤيدة لتلك النسبة . ولكن فريقا آخر ينكر عليهم هذه الدعوى ، ويرى أنهم أدعياء لا يمتون بصلة إلى علي وعقبه ، وأنهم إنما استثروا بالتشيع والإمامية ليكسبوا عطف العالم الإسلامي . وهذا الفريق هو الأغلبية . ويرجع الفريق المنكر نسبة الفاطميين إلى عبد الله بن ميمون القداح بن ديسان البوبي ، في أحاديث خلاصتها ، أن عبد الله هذا كان فقيها وافر الذكاء والمعرفة من الأهواز ، يرجع إلى أصل مجوسى ، وداعية من أعظم الدعاة السريين الذين عرفهم التاريخ . وكان يدعى سرا إلى مذهب فلسفي إلحادي لإنكار الأديان والنبوة ، صاغه في تسع مراتب سرية ، ينتهي الداخل فيها ، إلى إنكار جميع العقائد والشائع ، ومن دعوته هذه صيغت دعوة القرامطة ، وبعثت ثورتهم الإباحية المروعة<sup>(١)</sup> . وكان يستتر بالتشيع ، ويدعو لإمام من آل البيت هو محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق ، من ولد الحسين بن علي ؛ فلما توفي قام بدعوته السرية ولده أحمد ، ومن بعد أحمد ، ولده الحسين ، فأخوه سعيد ؛ واستقر سعيد بسلمية من أعمال حصن ، واستمر في نشر الدعوة ، وبث الدعاة حتى استفحلا أمره وأمر دعوته ؛ وحاول الخليفة المكتفي بالله أن يقبض عليه ، وأن يخمد دعوته ، ففر إلى المغرب ، وبشر له هناك دعاته ، وقاتلوا من أجله حتى ظفر بملك الأغالبة ، وتلقب بعبيد الله المهدي ، وادعى أنه من آل البيت ، وانتحل إمامتهم .

وأقدم رواية انتهت ألينا عن هذه المسألة ، مسألة نسب الفاطميين ، ورده إلى عبد الله بن ميمون ، هي رواية أبي عبد الله محمد بن علي بن رزّام الكوفى ؛ وقد وردت في كتابه الذي يرد فيه على الإسماعيلية ، ونقلها ألينا ابن النديم في كتاب « الفهرست » ، وخلاصتها « أن عبد الله بن ميمون ، ويعرف

(١) سنعرض إلى هذا الموضوع بإفاضة في التفصي للثانية من الكتاب .

بالقداح ، كان من أهل قوزح العباس بقرب مدينة الأهواز ، وأبوه ميمون الذي ينسب اليه الفرقة المعروفة بالميمونية ، التي أظهرت أتباع أبي الخطاب محمد بن أبي زينب ، الذي دعا إلى إلهية على بن أبي طالب ، وكان ميمون وابنه ديصانين . وادعى عبد الله أنه نبي مدة طويلة ، وكان يظهر الشعابيذ ، ويذكر أن الأرض تطوى له ، فيمضي إلى أين أحب في أقرب مدة ، وكان يخبر بالأحداث الكائنة في البلدان الشاسعة ، وكان له مرتبون في مواضع يرغبهم ، ويحسن إليهم ، ويعاونونه على نواميسه . وكان انتقل فنزل « عسکر مکرم » ، فكبس بها ، فهرب منها ، وصار إلى البصرة ، فنزل على قوم من أولاد عقيل بن أبي طالب ، فكبس هناك ، فهرب إلى سلمية بقرب حمص ، واشتري هناك ضياعا ، وبث الدعاة إلى سواد الكوفة ، فأجابه من هذا الموضع رجل يعرف بمحдан بن الأشعث ويلقب بقرمط ، وكان داهية ، فنصب لدعوته عبدان صاحب الكتب المصنفة ؛ وفرق عبدان الدعاة في سواد الكوفة ، فأقام قرمط بكلواذى ، ونصب له عبد الله بن ميمون رجلا من ولده ، يكتبه من الطالقان ، وذلك في سنة إحدى وستين ومائتين . ثم مات عبد الله ، فخلفه ابنه محمد بن عبد الله ، ثم مات محمد ، فاختل دعاتهم وأهل محليهم ، فزع بعضهم أن أخيه أحمد بن عبد الله خلفه ، وزعم آخرون أن الذي خلفه ولد له يسمى أحمد أيضا ، ويلقب بأبي الشلعل . ثم قام بالدعوة بعد ذلك سعيد بن الحسين بن عبد الله بن ميمون ، وكان الحسين مات في حياة أبيه . ولم يزل عبد الله وولده ، يدعون أنهم من ولد عقيل ، وكانوا قد أحكموا النسب بالبصرة ، فمن ولد عبد الله انتشرت الدعاة في الأرض ، وقدم الدعاة إلى الري وطبرستان وخراسان واليمن والإحساء والقطيف وقدس . ثم نخرج سعيد إلى مصر ، فادعى أنه علوى فاطمى ، وتسمى بعيد الله ، وعاشر هناك التوشرى ، ووجوه أصحاب السلطان ، وتحقق في الاموال ، وبلغ خبره المعتصد ، فكتب في القبض عليه ، فهرب إلى المغرب ، وقد كانت دعاته هناك قد غلبت على طائفتين من البربر ووطأ لنفسه ذلك البلد . ثم نظر أن ما ادعاه من نسبة لا يقبل منه ، فأظهر غلاما حدثا ، وزعم أنه من ولد محمد بن إسماعيل ، وهو القائم بالأمر بعد عبيد الله . . . . . ويشير ابن رزّام

بعد ذلك إلى ثورة أبي يزيد البربرى الخارجى على القائم ، وحضاره للمهدية ، ووفاته أثناء الحصار ، ثم قيام ابنه معد أبي تميم (المعز) من بعده ، ووفاته بمصر ، ثم قيام العزيز<sup>(١)</sup> .

وينقل إلينا ابن النديم بعد ذلك أقوالاً أخرى ، عن جهود الدعاة من بنى القداح ، في خراسان وطبرستان وأذربيجان ، ومن ذلك أن منهم من كان ينتمي للمجوس ودولتهم ، ويختبئ لردها في أوقات ، منها بالظاهرة ، ومنها بالحيلة سرا ، وأنهم « أحذثوا لذلك في الإسلام حوادث منكرة » ؛ وقد قيل أن أبي مسلم هو صاحب هذه الدعوة ، وأنه كان يعمل لتحقيقها ، ولكنه توفي دون ذلك<sup>(٢)</sup> .

ويجب أن نلاحظ أولاً أن ابن رزام كتب روايته ، فيما يبدو في أواخر القرن الرابع الهجري ، أيام الخليفة العزيز بالله ، (٣٦٥ - ٣٨٦ هـ) ، الذي توقف هذه الرواية عند ذكره ، وأن ابن النديم الذي نقل هذه الرواية ، كان معاصرًا لابن رزام ، إذ كتب كتابه كذلك في أواخر القرن الرابع الهجري<sup>(٣)</sup> ؛ كما يجب أن نلاحظ أن هذه الفترة بالذات تمتاز بحادثين هامين ، هما توسيع قوى الدولة الفاطمية مصر ، واتساع حركة القرامطة ، وانسياها نحو الشام ، وتهديدها لمصر ، وأنها تمتاز في الوقت نفسه ، باضطرام الجدل حول نسب الفاطميين ، وهو الجدل الذي اخند منه بنو العباس ، بعد ذلك بقليل ، مادة خصبة للطعن في نسب الفاطميين ، وفي شرعية إمامتهم . وهذه أقدم رواية تاريخية فيها يبدو ، يُذكر فيها نسب الفاطميين إلى آل البيت ، ويرد إلى ميمون القداح . ويعتقد الأستاذ إيفانوف أن رواية ابن رزام كانت مستقى لكل ما كتب بعد ذلك في الطعن على نسب الفاطميين<sup>(٤)</sup> .

(١) كتاب « الفهرست » لابن النديم (القاهرة ١٢٤٨ هـ) ص ٢٦٤ - ٢٦٦ . وقد نقل ابن النديم رواية ابن رزام هذه عن أصل الفاطميين وأصل دعوتهم مع التحفظ في قوله : « وأنا أبراً من المعبدة في الصدق عنه ، والكذب فيه » . وربما كان سر هذا التحفظ أن ابن النديم ، كان شيئاً ، حسبما يروى لنا ذلك ياقوت في ترجمته في « مجمع الأدباء » .

(٢) كتاب الفهرست ص ٢٦٦ و ٢٦٧ .

(٣) كتب ابن النديم كتابه حسبما يذكر لنا في مقدمته في سنة ٣٧٧ هـ (كتاب الفهرست ص ٢ ) .

(٤) راجع ٨ . Ivanow : The Alleged Founder of Ismailism p. 8

بيد أنه توجد روايات بفكرة أخرى، تختلف في جوهرها عما كتبه ابن رزام؛ ومن ذلك ما كتبه الشريف العابد المعروف بأخي محسن، وقد عاش في أوائل القرن الرابع في الطعن في نسب الخلفاء الفاطميين<sup>(١)</sup>. ومنها ما كتبه عبد القاهر البغدادي المتوفى سنة ٤٢٩ هـ (١٠٣٧ م)، لمناسبة حديثه عن دعوة الباطنية، فهو يقدم علينا ميمون بن ديسان القداح، باعتباره من مؤسسي هذه الدعوة، ويقول لنا إنه كان مجوسيًا من سبى الأهواء، وكان مولى جعفر الصادق، وإنه رحل إلى ناحية المغرب (أى في اتجاه الشام)، وانتسب في تلك الناحية إلى عقيل بن أبي طالب، وزعم أنه من نسله، ثم ادعى أنه من ولد محمد ابن إسماعيل بن جعفر الصادق، ثم دخل في دعوته إلى دين الباطنية، رجل من سواد الكوفة، هو حمدان قرمط الذي تنسب إليه القرامطة، ثم لما تناولت الأيام بهم، ظهر المعروف منهم بسعيد بن الحسين بن أخذ بن عبد الله ابن ميمون بن ديسان القداح، فغير اسمه، ولقبه، وزعم أنه عبيد الله بن الحسن بن محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق. ثم ظهرت فتنته بالغرب، واستولى أولاده على مصر<sup>(٢)</sup>.

وهنالك روايات صريحة في أصل الفاطميين المحسني أو اليهودي؛ فتلا يقول لنا القاضي أبو بكر الباقلاني، المتوفى سنة ٤٠٣ هـ «إن القداح جد عبيد الله كان مجوسيًا، ودخل عبيد الله المغرب، وادعى أنه علوى، ولم يعرف أحد من علماء النسب؛ وكان باطنينا خبيثاً، حريراً على إزالة ملة الإسلام... وكان القداح كاذباً مخترقاً، وهو أصل دعوة القرامطة».

وأما عن نسبة المهدى إلى اليهودية، فيقول لنا القاضي عبد الجبار البصري، أن اسم جد الخلفاء المصريين سعيد، ويلقب بالمهدى، وكان أبوه يهودياً حداداً بسلمية، ثم زعم سعيد هذا، أنه ابن الحسين بن أخذ ابن عبد الله بن ميمون القداح. ويزعم أهل الدعوة أن سعيداً هذا إنما هو من امرأة الحسين المذكور، وأن الحسين رباه، وعلمه أسرار الدعوة، فلما دخل المغرب، وأخذ سجلاسة، تسمى بعييد الله، وسي ابني الحسن، وكناه أبا القاسم<sup>(٣)</sup>.

(١) كتاب الفرق بين الفرق ص ٢٦٦ و ٢٦٧ و ٢٧٥ و ٢٧٧ .

(٢) راجع انتظام الخلفاء (القاهرة) ص ٢٥ .

(٣) راجع النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة لابن شرقي بردى ج ٤ ص ٧٦ و ٧٥ .

ويفصل لنا الأمير عبد العزيز بن شداد بن تميم بن العز بن باديس صاحب تاريخ إفريقية والمغرب هذه الرواية، فيقول لنا إن ميمون بن ديسان، ويكتن أبي شاكر ، كان من أعداء الإسلام ، الذين حاولوا الطعن عليه ، وإفساد صحيحه بالتأويل ، والأحاديث الكاذبة ، وإن له كتاباً يسمى «الميزان في نصرة الزندقة ». وكان هؤلاء يظهرون التشيع لآل البيت ، ليستروا دعوتهم الإلحادية الإباحية . ثم نشأ ميمون ولد هو عبد الله ، وكان مثله بارعاً في الشعوذة ، والتنجيم والكماء . وكان بنواحي كرخ وإصبهان ، رجل يعرف بمحمد بن الحسين ، ويلقب بدندان ، وله هنالك نفوذ عظيم ، وكان يبغض العرب ويجمع مساوיהם ، فاتصل به عبد الله ، وسيره إلى الأهواز والبصرة والكوفة ، ليعمل على بث الدعوة ونشرها . فلما توفي عبد الله قام من بعده ولده أحمد ، ثم توفي وخلفه ولده محمد ، وكان هو الذي يكتبه الدعاء في البلاد . ولما توفي محمد خلفه أحمد والحسين . فسار الحسين إلى سلمية من أعمال حمص ، وله هناك أموال وودائع وكلاء وغلمان تركها جده عبد الله القداح ، وكان الحسين يدعى أنه الوصي ، وصاحب الأمر ، والدعاة باليمن والمغرب يكتابونه . ووصفت له امرأة يهودية رائعة الحسن ، توفي عنها زوجها الحداد اليهودي ، فأحاجها وتزوجها ؛ وكان لها من زوجها الحداد ، ولد يماثلها في الحسن ، فأحاجه وعلمه وأدبها ، فنشأ غريراً العلم والمعرفة ، كبير النفس والهمة ؛ وهنا يرى أن الحسين مات دون عقب . وعهد إليه قبل موته بالدعوة، وعرفه أسرارها ، وأعطاه الأموال والعلامات ، وتقديم إلى أصحابه بطاعته وخدمته ، وأنه الإمام والوصي ، فكان هو عبيد الله المهدى . وانتقل عبيد الله لنفسه نسباً في آل البيت، فسمى نفسه عبيد الله ابن الحسن بن علي بن محمد بن علي بن موسى بن جعفر الصادق . وهنا يبدى ابن الأثير ، وهو الذي ينقللينا هذه الرواية ، ربيه في صحتها ، ويقول لنا «إن هذه الأقوال فيها ما فيها ، فياليت شعرى ، ما الذي حل أبا عبد الله الشيعى وغيره من قام في إظهار هذه الدعوة ، حتى يخرجوا هذا الأمر من أنفسهم ، ويسلموه إلى ولد يهودى ، وهل يسامح نفسه بهذا الأمر من يعتقدنه

دينًا يثاب عليه؟<sup>(١)</sup> . ونحن نشاطر المؤرخ العظيم ربيه وتساؤله ، ونرى في هذه الرواية مبالغة وإغراقاً .

وينقل إلينا ياقوت الحموي في معجمه الجغرافي ملخص هذه الرواية مناسبة حديثه عن مدينة المهدية التي أسسها المهدى ، فيقول « وانختلف في نسبة ، فأكثر أهل السير الذين لم يدخلوا في رعيتهم ، وبعض رعيتهم الذين كانوا يخفون أمرهم ، يزعمون أنه كان ابن يهودي من أهل سلمية الشام ؛ وتزوج القداح ، الذي كان أصل هذه الدعوة بأمه ، فرباه إلى أن حضرته الوفاة ، ولم يكن له ولد ، فعهد إليه وعلمه الدعوة ، وكان اسمه سعيدا ، فلما صار الأمر إليه ، سمي نفسه عبيد الله . وقال قوم قليلون إنه ولد القداح نفسه في قصص طويلة ، وقال من صحيح نسبة ، إنه أحمد بن اسماعيل الثاني بن محمد بن اسماعيل الكبير بن جعفر بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب » .

ويبدى الفيلسوف النسابة الأندلسي الكبير ابن حزم ربيه في نسبة الفاطميين إلى آل البيت ، ويدرك لنا أن المهدى ، ادعى أنه من ولد جعفر ابن محمد بن اسماعيل ، وادعى مرة أخرى أنه من ولد الحسين بن محمد بن اسماعيل ، ثم يقول : « وكل هذه دعوى مفتضحة ، لأن محمد بن إسماعيل ابن جعفر لم يكن له قط ولد اسمه الحسين ، وهذا كذب فاحش ، ولأن مثل هذا النسب لا يتحقق على من له أقل علم بالنسبة ، ولا يجهل أهله إلا جاهل »<sup>(٢)</sup> .

ويبدى مثل هذا الريب في نسبة الفاطميين العلامة المؤرخ ابن خلkan إذ يقول لنا في ترجمته لعبد الله المهدى « إن أهل العلم بالأنساب من المحقدين ينكرون دعواه في النسب »<sup>(٣)</sup> .

ومعظم الروايات المصرية المتأخرة ( وبالاحظ أن التواريخ المصرية في العهد الفاطمي تلزم الصمت إزاء هذه المسألة ) وفي مقدمتها رواية التويري وابن حجر ، تميل إلى الشك في نسب الفاطميين ، ولكن المقريزى يحاول تأييده والدفاع عنه ، وكذا يحاول ابن خلدون إثبات صحته .

(١) تاريخ ابن الأثير ( مصر ) ج ٨ ص ٩ و ١٢ في حوادث سنة ٢٩٦ هـ . وكذلك المقريزى في انتظام الخلفاء ( القاهرة ) ص ٤٧ وما بعدها .

(٢) جهرة أنساب العرب ، لابن حزم ( القاهرة ) ص ٥٤ .

(٣) راجع الوفيات ج ٢ ص ٣٤٢ .

ويعتبر ابن خلدون الطعن في نسب الخلفاء الفاطميين من « الأخبار الواهية » ، وأن الطاعنين يعتمدون في ذلك على أحاديث لفقت للمستضعفين من خلفاء بنى العباس تزلفا اليهم بالقبح فيمن ناصبهم ، ثم يستعرض قصة فرار المهدي وولده إلى المغرب وما كان بعد ذلك من ظهور دعوة الشيعة بالغرب وإفريقية ، ثم باليمن ومصر والشام والنجاش ، وكونهم قاسموا بنى العباس في مالك الإسلام ، وكادوا يلجمون عليهم مواطنهم ، يقول : « وكيف يقع هذا كله للدعى في النسب ، يكذب في انتقال الأمر » ثم ينعي على القاضى أبي بكر الباقلانى طعنه على الفاطميين ، ويقول : « فإن كان ذلك لما كانوا عليه من الإلحاد في الدين ، والتعمق في الرافضة ، فليس ذلك بداع في صد دعوتهم ، وليس إثباتاً من تسيبهم بالذى يغنى عنهم من الله شيئاً في كفرهم » ثم يقول : إن إجماع الأكابر والفقهاء أيام الخليفة القادر على الطعن في نسب الفاطميين ، إنما كان مؤسساً على السباع ، لما اشتهر وعرف بين الناس ببغداد ، وغالبها شيعة بنى العباس الطاعنون في هذا النسب . فنقله الإخباريون كما سمعوه ورووه حسماً وعوه ، والحق من ورائه ؟ وأخيراً فإن كتاب الخليفة المتضدد إلى ابن الأغلب بالقروان ، وابن مطرار بسجل ملامة في شأن عبيد الله المهدي ، أصدق شاهد ، وأوضح دليل على صحة نسبهم<sup>(١)</sup> .

وتدليل ابن خلدون ، هنا ، يكون الدعى لاتقوم له قائمة ، تدليل سقيم واه ، كتدليله في دحض قصة العباة أخت الرشيد ، مع جعفر بن يحيى البرمكي ، بشرف بيتها ، وجلال نسبها . وقد فسر الحافظ ابن حجر ، وهو من المنكرين لنسب الفاطميين كما تقدم ، حامسة ابن خلدون في تأييد نسب الفاطميين ، بتفسير خاص ، هو أنه لأنحرافه عن آل البيت ، يثبت نسب الفاطميين إليهم ، ليكون ذلك معرة لهم ، لما اشتهر عن الفاطميين من سوء العقيدة ، وكون بعضهم ينسب إلى الإلحاد والزنادقة ، وربما كان في إشارة ابن خلدون المتقدمة إلى إلحاد الفاطميين ، ما يؤيد هذا التفسير<sup>(٢)</sup> .

(١) ابن خلدون ، المقدمة (بولاق) ص ١٧ - ١٩ .

(٢) ابن حجر في « رفع الإبراء عن قصة مصر » مخطوط دار الكتب الورقة ١٦٠ . ونقله

الستناري في « الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ » ص ٩٤ .

ويقدم البنا المقرizi سلسلة أبناء أمير المؤمنين على بن أبي طالب حتى يصل بفرع جعفر الصادق إلى المهدى عبيد الله الفاطمى ، ويقول لنا إنه هو عبيد الله بن محمد بن جعفر المصدق بن محمد المكتوم بن اسماعيل الإمام بن جعفر الصادق . ثم يورد لنا مختلف الروايات الطاعنة في نسب الفاطميين ، وما ذكره ابن خلدون في تفنيدها ، ثم يعلق على ذلك بقوله « إن الله تعالى ، لا يمد الكذاب المفتعل بما يكون سبباً لأنحراف الناس إليه ، وطاعتهم له على كذبه » ، وأن الافتراء على الله في دعوى استحقاق الخلافة النبوية على الأمة ، من أعظم الجنایات وأكبر الكبائر ، فلا يليق بحكمة الله تعالى ، أن يظهر من تعاطى ذلك ، واجترا عليه ، ثم يمده بظهوره في معونته ، ويؤيده بنصره ، وأنه تعالى إذا رأى الكذاب يستظهر بالحافظة على التنسس بالباطل ، ويتوصل إلى إقامة دعوته بالكذب ، ويخيلها بالزور ، في ادعائه نسبة إلى رسول الله ، فإنه يحول بينه وبين همه بذلك ، ويسله الأسباب التي يتمكن بها من الاحتراز ، ويعرضه لما يقعه في المهالك ، ثم يقول : « فلما لم يفعل ذلك بعيده الله المهدى ، بل كتب له النصر على من ناوأه ، حتى مكن له في الأرض ، وجعله وبنيه من بعده أئمة ، وأورثهم أكثر البسيطة ، ونصرهم على عدوهم أي نصر ، تبين أن دعواهم الانتساب إلى رسول الله صحيحة ، وهذا دليل يحب التسليم به » . ومن الواضح أن المقرizi متاثر في هذا التدليل بتدليل شيخه وأستاذه ابن خلدون<sup>(١)</sup> .

وهذا الجدل حول نسب الفاطميين ، والطعن في أصولهم ، وشرعية إمامتهم وبادئهم ، يشغل فراغاً كبيراً في الكتب المذهبية . وكان هذا الطعن سلاحاً في يد الدولة العباسية ، تشهره للنيل من الفاطميين ، وتشويه سمعتهم في العالم الإسلامي . وقد اتُخذ قبل بعيد صبغة سياسية رسمية . ففي سنة ٨٤٠ـ١٢٥ (م) في عهد الخليفة القادر بالله ، أصدر بلاط بغداد حضراً رسماً موقعاً عليه من أكابر الفقهاء والقضاء ، وبعض زعماء الشيعة ، يتضمن الطعن في نسب الفاطميين خلفاء مصر ، وأنهم ليسوا من آل البيت ، بل هم ديصانية ينتسبون إلى ميمون ابن ديصان ، بل إنهم كفار زنادقة ، وفساق ملاحدة ، أباحوا القروح ،

(١) المقرizi في اعتماد الحنفاء ص ٢٥ - ٧٢ . والملطف ج ٢ ص ١٥٨ - ١٦٠ .

وأحلوا الخمور ، وسبوا الأنبياء وادعوا الربوبية . وفي سنة ٤٤٤ هـ (١٠٥٢ م) كتب بغداد محضر آخر ، يتضمن نفس المطاعن ، وزيد فيه أن الفاطميين يرجعون إلى أصل يهودي أو مجوسى . ونلاحظ أن الوثيقة الأولى صدرت من بلاط بغداد في عهد الحاكم بأمر الله، وقد كان في تصرفاته ، وظروف عصره ، ما يصلح مادة غزيرة لأمثال هذه المطاعن .

وان هذه الوثائق العباسية بالرغم مما يشوبها من كدلر الخصومة السياسية ، من خلافة كانت تشعر بخطر الخلافة الشيعية الجديدة على سلطانها الروحي والزمني ، فإنها مع ذلك تحمل من التوقعات أسماء لها مكانتها الرفيعة من العلم والدين ، مثل القاضى أبي بكر الباقلاني ، وأبى حامد الأسفراينى ، وأبى الحسين القدورى ، والأبيوردى وغيرهم . ومن ثم فإنها تجعلنا نشعر أنها لم تكن فقط مزاعم بلاط موتور ، وإنما هي فوق ذلك وثائق لها قيمتها التاريخية فيها ذهب إلى إلهه<sup>(١)</sup> .

وقد بدأنا بروایات المنكرين لنسبة الفاطميين إلى آل البيت ، لأنها هي الروایة التاريخية الغالبة على كل العصور ، والتي ينهض على رجحانها كثير من الأدلة والقرائن المعقولة ، وهي التي يؤيدتها كذلك النقد الحديث . بيد أنه قد بذلت في العهد الأخير محاولات عديدة لإثبات هذه النسبة الفاطمية النبوية ، ونشرت حول ذلك نصوص ومؤلفات إسماعيلية عديدة ، لابد من استعراضها ومناقشتها<sup>(٢)</sup> .

ومن المعروف أن الفاطميين يرجعون نسبهم إلى آل البيت عن طريق إسماعيل بن جعفر الصادق ، ومن ثم فقد غالب عليهم اسم « الإسماعيلية » ؟ وجعفر الصادق هو الإمام الخامس بحده الحسين بن علي ، وابنه إسماعيل هو الإمام السادس . ومن بعد إسماعيل يتحقق النعموض بنسب الفاطميين ، وتسلسل إمامتهم . فهناك من بعد إسماعيل ، حتى ظهور عبيد الله المهدي ،

(١) تراجع هذه المعاشر الطاعنة في أبي الفدا ج ١ ص ١٤٣ ، وابن الأثير ج ٩ ص ٢٠٥ ، والنجوم الزاهرة ج ٤ ص ٢٢٩ .

(٢) أشرنا في المقدمة إلى الدور البارز الذي تقوم به الجماعة الإسماعيلية بالمدن في هذا الميدان.

فترة يطلق عليها « عهد الاستئثار » أو « عهد الأئمة المستورين » ، وهم الذين التزمو الخفاء والتستر ، اتفاء المطاردة والغيبة ، وحتى تحين فرصة الظهور والعلانية ، وهذه الفترة هي مثار الجدل والريب .

فن هم أو لئن الأئمة ؟ وماذا كانت علاقتهم بعد الله بن يسمون ؟ أو ماذا كانت علاقته بهم ؟ إن المصادر الإماماعيلية ، تقدم علينا عددة روایات تحاول كل منها أن تحل لغز الأئمة المستورين ، وأن تصل ما انقطع من ذكر الأئمة ، حتى تستقيم النسبة الفاطمية ، وحتى يتصل الأئمة الخلفاء ، بأسلافهم المستورين .  
واليك بعض ما تورد هذه الروایات .

يقدم علينا الحسن بن نوح الإماماعيلي الهندي المتوفى سنة ٩٣٩ هـ في كتابه « الأذهار » شرحاً لهذا خلاصته :

إن الإمام الخامس ، هو جعفر الصادق ، وقد توفي سنة ١٤٨ هـ ( ٧٦٥ م ) ، في الثامنة والستين من عمره ، ودفن بالبيع بالمدينة إلى جانب أبيه وجده .  
وان الإمام السادس ، هو ولده إسماعيل بن جعفر الملقب باللوفي ، وقد مات في حياة أبيه ، ولكن بعد اختياره إماماً . وقد أوصى بالإمامية لولده محمد بن إسماعيل بموافقة والده جعفر ؛ وأفضى الإمام جعفر بهذه الحقيقة ، إلى زعماء الطائفة الشيعية دون غيرهم ، خوفاً على حياة خلفه ، وتمسكاً بسياسة الاستئثار .

فإليام السابع هو أبو عبد الله محمد بن إسماعيل الملقب بالشافر . وقد أوصى بالإمامية من بعده لولده عبد الله بن محمد ، وقبره بمدينة فرغانة .  
وولده عبد الله بن محمد بن إسماعيل ، هو أول الأئمة الذين يسمون بالخلفاء . وقد توفي بسلامية ، ودفن هناك ، ثم نقل رفاته إلى القاهرة فيما بعد .  
والثاني هو ولده أحمد بن عبد الله أبو الحسين الملقب بالتقى ، وقد توفي بسلامية ، ونقل رفاته كذلك إلى القاهرة .

والثالث الحسين بن أحمد ، أبو عبد الله الملقب بالزكي ، وقد توفي ببلدة عسکر مکرم بخوزستان ، وأخفى مكان قبره .

والرابع هو عبد الله بن الحسين ، أبو محمد الملقب بالمهدى بالله ؛  
أمير المؤمنين ، وهو أول آئمة الظهور ، أو بعبارة أخرى عهد السلطة الزمية ،

أو « فجر النور » ، وقد ولد في عسكر مكرم بخوزستان في شوال سنة ٢٦٠ هـ ( يوليه سنة ٨٧٤ م ) ، أو على رواية أخرى في سنة ٢٥٩ هـ .

وقد عاد به والده إلى سلمية ، وعهد به إلى عم أبيه على الحاكم الملقب بسعد الخير ، فقام على تربيته . وتوفي والده ، وهو في الثامنة من عمره ، ولما بلغ أشده ، زوجه عم أبيه على الحاكم بابنته ، ورزق من هذا الزواج بولده أبي القاسم القائم بأمر الله ؛ وقد ذاعت دعوته في اليمن والمغرب ، ولم يكن أحد يعرف اسمه أو مكان وجوده . وكانت وفاته بالمهديّة في ليلة الثلاثاء متتصف ربيع الأول سنة ٣٢٢ هـ ، في الحادية والستين وبضعة أشهر<sup>(١)</sup> .

وخامسهم هو الإمام محمد بن عبد الله ، أبو القاسم الملقب بالقائم بأمر الله ( وهو ثانى الخلفاء الفاطميين ) . وكان مولده ، وفقاً لابن خلkan ، في سنة ٢٧٧ هـ ، أو ٢٨٠ هـ أو ٢٨٢ هـ<sup>(٢)</sup> .

وثمة رواية أخرى يقدمها إلينا الداعي الإسماعيلي البُنْياني عماد الدين إدريس ، مؤرخ الدعوة الإسماعيلية ، المتوفى سنة ٨٧٢ هـ ، في كتابه « عيون الأخبار » ، هذه خلاصتها :

إن الإمامة آلت إلى الإمام الراضي عبد الله بن محمد بن اسماعيل بعد وفاة أبيه ، فعاد إلى نهاوند ، حيث تزوج ، ورزق بابنته على بن عبد الله الملقب باللبيث .

وقد جد العباسيون في مطاردته ، فاضطر إلى الختفاء ، وترك ابنه خلفاً له ، وانشقق في الدليل مع نفر من دعاته الأخصاء ، وهنالك ولد له ولد آخر هو أحد . وبعد أحداث وعنجهة ، انتقل الإمام مع ولده أحد إلى سامراً ، حيث أقام حيناً ، وكتب إلى دعاته يخبرهم بسلامته ، ثم سافر إلى الشام متذمراً في صفة تاجر ، واستقر أخيراً بسلمية ، وأخفى اسمه واسم ولده .

وتوفي الإمام بسلمية ، واستخلف في الإمامة ولده أحد ، وأرسل أحد دعاته إلى مختلف الأقطار يدعون إلى إمامته ، ولكن مع الحرص على إخفاء

(١) نقل إلينا هذه الرواية الأستاذ إيفانوف (W. Ivanow) في كتابه : Ismaili

Tradition concerning the Rise of the Fatimids (1912) p. 29-32.

(٢) وفيات الأعيان ج ٢ ص ٣٥ .

اسمه ومقره . وأنجب ولده حسن ، وهو أكبر أولاده ، وقد خلفه بعد وفاته . ويزعم الداعي إدريس أن الإمام أحمد هذا ، هو مؤلف كتاب « إخوان الصفا » ، وأنه وضعه ليرد فيه على الفضلالات والبدع التي انتشرت في عصر المؤمن .

وخلفه في الإمامة ولده الحسين الملقب بالزكي ، فنظم الدعوة ونشرها ، وبث دعاته في كل مكان ، وذاعت دعوته ذيوعاً عظياً ، وأخذت تبدو العلامات المبشرة بقرب ظهور المهدى ، وكان الدعاة يدعون الناس بالفرج والسعادة تحت راية الإسلام .

ووجد العباسيون في ظله ، ولكنهم أخفقوا في العثور بأثره ، إذ حرص الدعاة على إخفاء اسمه ، ومقر وجوده ، ولم يكشفوا هما إلا لأنخلص أنصاره . وسار الإمام إلى الكوفة ، حاجاً لقبور آبائه على والحسين ، وهنالك التق بأبي القاسم الحسين بن فرج بن حوشب ، الذي غدا فيما بعد داعية اليمن الكبير ، وفاته .

واستمر الإمام مقيناً بسلمية ، مدعياً أنه من أعيان بنى هاشم ، والأموال تنهر عليه من كل ناحية من دعاته . ولما شعر بدنو أجله ، عهد بالوصاية على ولده « المهدى » ، وهو يومئذ طفل ، إلى أخيه محمد بن أحمد الملقب بسعد الخبر ، وحاول الوصي أن ينزع الإمامة من « المهدى » ، وأن يسغها على أحد أولاده ، ولكنهم ماتوا تباعاً .

وفي تلك الأثناء ، قيس النصر لأبي القاسم بن حوشب في اليمن ، وبعث إلى الكعبة بكسوة عليها اسم المهدى بالله .

وقد سافر الإمام الحسين إلى عسکر مكرم قبل قيام ثورة القرامطة ، وغادر مكانه وصحابه سراً ، خوفاً من بطش العباسيين . وهنالك توفى ودفن بها ، ومات أخوه سعد الخبر في سلمية . وهكذا آل الأمر في النهاية إلى « المهدى »<sup>(١)</sup> .

(١) نقل إلينا الأستاذ إيشانوف هذه الرواية في كتابه السالف الذكر *Rise of the Fatimids* (ص ٣٣ - ٣٨) . ويشير الأستاذ إيشانوف إلى مؤلف الداعي إدريس هذا وهو « عيون الأخبار » بأنه على الرغم من خطأه (إذ هو في سبعة أجزاء) خولت ضعيف ، بينما فيه ضيق ذعن مؤلفه ، وليس له قيمة علمية أو تاريخية تذكر (ص ١٤) .

ويقول لنا داعية إسماعيلي آخر ، هو الخطاب المتوفى سنة ٥٣٣ هـ ، في كتابه « غاية المواليد » أن محمد بن إسماعيل ، كان من أئمة عهد الستر ، وقد أقيم عليه « الستر » منذ طفولته ، وأن سلسلة الأئمة من بعده تجري على النحو الآتي : محمد بن إسماعيل ، فولده عبد الله ، فولده أحمد ، فولده الحسين ، فولده علي .

وأن هذا الإمام الأخير ، وهو علي بن الحسين ، هو الذي أرسل الدعاة ، ومنهم الحسين بن فرج بن حوشب ، أرسله إلى اليمن ، وهو المعروف بالمنصور أو منصور اليمن لظفره بافتتاحها . ويشير إليه المؤلف بقوله : « وكان بمثابة الفجر المنتفس ، وبه كشف الله ، عز وجل ، عن الأولياء الغمة ، وأنار حنادس الظلمة ». ثم يقول لنا ، إن أبي عبد الله صاحب الدعوة بال المغرب ، اتصل به عن أمر الإمام ( علي بن الحسين ) ، وأقام عنده في اليمن ، وشهد وقائع كثيرة . ثم بعثه الإمام إلى المغرب . ولما نجحت الدعوة في اليمن والمغرب ، سار الإمام يزيد المغرب ، وأظهر الغيبة خلال الطريق ، أي بخلاف إلى الاستقرار ، واستخلف « حجته » سعيداً الملقب بالمهدي ، فوطد دعائمه الدعوة . ولما توفي خلفه في الإمامة ولده محمد بن علي القائم بأمر الله ؛ وجرت الإمامة بعد ذلك في عقبه ، حتى انتهت إلى « الإمام المنصور أبي على الامر بأحكام الله ( ٤٩٥ - ٥٢٤ هـ ) ، وهو الخليفة الفاطمي ، الذي كتب المؤلف كتابه في عصره<sup>(١)</sup> .

ويؤيد هذه الرواية المتقدمة عن سلسلة الأئمة المستورين ، داعية من المتقدمين ، هو حميد الدين الكرمانى ، وهو من أكابر فقهاء الإسماعيلية ودعاتهم ، وقد كان داعية الحاكم بأمر الله في العراق وفارس ، فيقول لنا في إحدى رسائله « تنبية الهادى والمستهدى » في حديثه عن نسبة الحاكم بأمر الله ، إن الأئمة المستورين هم عبد الله ، فأحمد ، فالحسين<sup>(٢)</sup> .

بيد أن هنالك رواية ذات طابع خاص ، وتخالف عن الروايات المتقدمة ،

(١) راجع ص ٣٦ و ٣٧ من النصوص العربية الإسماعيلية التي أوردها الأستاذ، إيفانوف في الكتاب المشار إليه .

(٢) كتاب الأستاذ إيفانوف السالف الذكر ص ٤٦ .

هي رواية الداعي جعفر بن منصور اليماني ، وهي عبارة عن ملخص أو مضمون رسالة ، يقول جعفر المذكور إنه تلقاها من المهدى ذاته ، بعد نزوله بمدينته المهدية ، وقد أوردها في كتابه « الفرائض وحدود الدين ». وخلاصة ما جاء فيها ، هو أنه لما اشتدت الحنة على آل البيت ، أيام جعفر الصادق ، تقرر كمان اسم الإمام من ولده « تقية عليه » أى حرصاً وحفظاً له ، فلم يطلع عليه إلا أوثق الدعوة من شيعته .

ولما توفي الصادق عن أولاده الأربع ، موسى وإسماعيل و محمد و عبد الله ، كان صاحب الحق في الإمامة هو عبد الله ، ولم يكن يعرف أحد مقامه سوى الثقة . و خاف الأئمة من أولاد جعفر من نفاق المنافقين ، فتسموا بغير أسمائهم ، وكان منها مبارك ، وميمون ، وسعيد ، وذلك للتألّق الحسن في هذه الأسماء .

وتسمى عبد الله بإسماعيل ، وزعم البعض أن المهدى إنما هو محمد بن إسماعيل ، وهو شخصان لا وجود لها . ذلك أن الإمام كان يتسمى بـ محمد ، والإشارة في الدعوة إلى محمد بن إسماعيل ، والمقصود بإسماعيل هو عبد الله . فكان الإمام أولاً ، عبد الله بن جعفر ، فمحمد بن عبد الله ، فعبد الله ابن محمد ، فأحمد بن عبد الله ، ثم محمد بن أحمد ، وكل هؤلاء تسموا بـ محمد خلا عبد الله بن جعفر ، فإنه تسمى بإسماعيل .

وأوصى محمد بن أحمد إلى ابن أخيه ، وفوض إليه أمره كلّه ، وتسمى سعيد بن الحسين . فلما ظهر أظهر مقامه ، وأظهر اسم عبد الله ، وظهر معه أبو القاسم واسميه محمد ، فصحت الإشارة إلى القائم بن المهدى ، محمد بن عبد الله أبي القاسم .

ويقول لنا الداعي جعفر ، إن الإمام المهدى ، كتب إليه بنسبة على التحو الآتي :

على بن الحسين بن أحمد بن عبد الله الثاني ، بن محمد بن عبد الله بن جعفر بن محمد بن على بن الحسين بن علي ، وإن اسمه الظاهر هو عبد الله ابن محمد ، وهو في الباطن ابن محمد بن أحمد .

ويستخلص من ذلك ، أن محمداً هو محمد بن إسماعيل ( وهو محمد بن عبد الله ) ، وربما لقب بـ ميمون ؟ وذلك أن ولده عبد الله هو عبد الله بن

ميمون ، وولده عبد الله هو أَحْمَد ، وهو مُحَمَّد ؛ وولده أَحْمَد هو مُحَمَّد . وقد خلف أَحْمَد ، الحسِين ، ثُمَّ سعيد الذي هو عبد الله المُهَدِّى ، أو على ابن الحسِين ، حسِيباً أورده الداعي<sup>(١)</sup> .

وبالرغم من أن هذه الرواية لا تختلف في جوهرها في إبراد الأئمة المستورين ، عن الروايات الأخرى ، فإنها تستحق بين روایات الدعاء عناية خاصة ، أولاً لأنها من أقدم الروايات ، إن لم تكن أقدمها جميعاً ، حيث يذكر الداعي جعفر أنه تلقاها من المُهَدِّى بعد نزوله بالمهديّة ، وقد كان ذلك في سنة ٣٠٨ هـ (٩٢١ م) ، وثانياً لأنه قد وردت بها إشارة واضحة إلى تلقب بعض الأئمة بالمبارك والميمون ، وهو ما يتصل اتصالاً وثيقاً بقصة عبد الله بن ميمون .

وقد انتهتلينا للقاضي النعماان القبروني المتوفى سنة ٣٦٣ هـ ، وهو من أعظم دعاة الشيعة الإسماعيلية ، إن لم يكن أعظمهم جميعاً ، عدة مصنفات تعتبر من أجل الكتب الإسماعيلية ، وفي مقدمتها كتاب « دعائم الإسلام » ، وهو حسِيباً أشرنا فيها تقدماً ، أقيم من لفقه الشيعي ، وكتاب « شرح الأخبار » ، وفيه استعراض للأحاديث التي توَّيد إماماة آل البيت ، وكتاب « افتتاح الدعوة » ، وفيه ملخص لتاريخ ظهور المُهَدِّى ، وكتاب « الهمة في آداب أتباع الأئمة » ، وفيه يتناول مسألة الإمامة ، والدعوة إلى طاعة الأئمة (وهم آل البيت) ، ووجوب التسلیم لهم ، ويدفع بعض الأمور التي نسبت إلى الفاطميين . وبيدي القاضي النعماان في كتبه كثيراً من الإتزان ، والرصانة ، وحسن العرض ، ويرتفع بها عن كثیر من السفاسف والخرافات التي توجد في كثير من الكتب الإسماعيلية . بيده أن ما يلقي النظر حقاً أنه لم يشر في مؤلفاته إلى نسب الخلفاء الفاطميين ، ولم يحاول أن يقدم لنا ثبتاً للأئمة . وقد توفى القاضي النعماان في سنة ٣٦٣ هـ ، في أواخر عهد المعز الدين الله ، أعني في الوقت الذي أخذ فيه الجدل يضطرب حول نسب الفاطميين ، وتنظم الحملة

(١) نشر الرسالة المشار إليها الأستاذ حسين بن فيض الله المسدافي مستخرجة من مخطوط الكتاب « الفرائض وحدود الدين » بعنوان : « في نسب الخلفاء الفاطميين » وقد لها بشرح باللغة الإنجليزية . وصدرت عن معهد الدراسات الشرقية بالجامعة الأمريكية بالقاهرة سنة ١٩٥٨ .

في بغداد للطعن في إمامهم ، وانتسابهم إلى آل البيت . وقد يرجع ذلك إلى أن النعمان القبرواني ، وهو صديق الخليفة المعز ، وقاضيه الأكبر ، وداعي دعاته ، لم يرد أن ينحرق مبدأ الصمت الذي آثر الحلفاء الفاطميين ، وفي مقدمتهم المعز ، أن يلوذوا به حول نسبتهم . ونحن نعرف قصة المعز ، حينما وفد إلى مصر من المغرب ، وحضر بين يديه أعيان العلوية ، وسألوه عن نسبة . فسل عندهن نصف سيفه ، وقال هذانبي ، ونشر عليهم ذهبًا كثيراً وقال هذا حسي (١) . ولكن المتأخرین من الدعاة لم يراعوا هذا التحفظ فيما بعد ، حينما اشتدت الحملات ضد الفاطميين ، في المشرق والمغرب ، وحينما وقع الصدح في وحدة الإمامة الفاطمية ، عقب وفاة المستنصر بالله في سنة ٤٨٧ هـ (١٠٩٤ م) .

ولكن القاضي النعمان يحدثنا في كتابه « شرح الأخبار » بإفاضة عن أسطورة المهدى ، ويقدم لنا في كتاب « افتتاح الدعوة » شيئاً من سيرته ، وهو موضوع سنعود إليه .

\* \* \*

ونحن نكتفى بما تقدم من أقوال الدعاة الإسماعيلية في شرح قصة الأئمة المستورين ، وتأيد نسبة الحلفاء الفاطميين لآل البيت ، ونحاول الآن أن نبسط ما قاله أولئك الدعاة شرعاً لقصة ميمون القداح ، وولده عبد الله ، وهو الذي ترجع إليه معظم الروايات التاريخية نسبة عبيد الله المهدى .  
لم يغفل الدعاة الإسماعيلية الرد على هذه القصة ، وتعليقها بما يتفق مع شروحهم المتعلقة بقصة الأئمة المستورين ، وإن كانت ردودهم في ذلك قد جاءت في عصر متاخر .

وقد وردت أول إشارة في كتب الإسماعيلية عن عبد الله بن ميمون ، في رسالة لحميد الدين الكرمانى عنوانها « الكافية في الرد على الماروني الحسنى » ، والماروني هذا هو فقيه زيدى توفي سنة ٤١١ هـ . والرسالة عبارة عن رد على ما جاء في كتاب للفقيه الزيدى عنوانه « البلاغ الأكبر » ، وفيه يحمل هذا الفقيه على الحاكم بأمر الله وتصرفاته ، ويقول ، إنه إنما يأمر بما لم يقض

---

(١) وفيات الأعيان ج ١ ص ٣٢٦ .

به الله ، وإنه في ذلك ينافق ما يجب أن يتبعه الأئمة ، وإنه لا يؤيد ما يزعمه لنفسه من معرفة الغيب ، وإنه في الحقيقة من ولد عبد الله بن ميمون القداح الكافر ، ولو أنه حقا من نسل آل البيت ، لما وسعه أن يبدي مثل هذا الحمق والسفه . ويرد حميد الدين على ذلك بأن يدحض نسبة الحاكم لابن القداح ، ويؤكد نسبته لعلي ، ويوردها كاملة ، ويحيل الزيدى على ما ورد في بعض كتبه من ذكر الأئمة المستورين ؛ ثم يشيد بانتقى الحاكم وورعه ، واتباعه لتعاليم الشريعة ، وأن ملايين البشر يعترون بإماماته<sup>(١)</sup> .

على أن الشرح الوافى لقصبة القداح ، يقدمه لنا مؤرخ الإسماعيلية ، الداعى عماد الدين إدريس ، الذى سبقت الإشارة إليه فى كتابه « زهر المعانى » ، وهو على التحو الآتى :

« وقام (أى اسماعيل بن جعفر) صلوات الله عليه ، « المبارك الميمون » فى كتف أبيه ؛ وعهد بمحمله بن اسماعيل ، وهو ابن ثلاث سنين الى ميمون القداح ، قدس الله روحه ، وهو كفيل له ، ومستودع أمره ؛ وميمون من أولاد سلمان ، وسلمان من أولاد إسحق بن يعقوب » .

ثم يقول لنا ، إن إسماعيل مات ودفن ، ثم ظهر حيا بالبصرة ، وذلك على مثل ما فعل جده « الناطق » المرسل ، محمد صلى الله عليه ، وإن اسماعيل أظهر ما أظهره إعجازاً للخلافة ، بظهور القدرة من الله تعالى فيه ، وبقاء الكلمة في عقبه الطاهرين في بيته .

« وإن الصادق عليه السلام أقام موسى بن جعفر حجبا على محمد بن اسماعيل ، وعلى من جعله له بابا الذى هو ميمون ، الستر عليه والكفيل له . وكم الصادق منزلة ابن ابنته ، وأقام له ميمون القداح وابنه عبد الله بن الميمون كفلا ، وكم أمر ذلك عن الخاص والعام ، إلا على المخلصين العارفين<sup>(٢)</sup> . ويحاول الداعى بعد ذلك إقامة الدليل على بطلان إماماة الآخرين من ولد

(١) الأستاذ إيثانوف فى كتابه *Rise of the Fatimids* الذى سبقت الإشارة إليه (من ١٤٢ - ١٤٤) .

(٢) كتاب « زهر المعانى » ( ضمن التصوصن العربية الملحقة بكتاب الأستاذ إيثانوف المذكور ) ص ٤٧ و ٤٨ و ٤٩ .

جعفر الصادق ونسليهم ، ثم يقص علينا تاريخ محمد بن إسماعيل ، وهو بالمدية ، أيام الرشيد ، وهجرته إلى نيسابور ، ويشيد بعجزاته ودلائل إمامته ، وأنه لما توفي خلفه في الإمامة ، ولده عبد الله الرضي ، أول الأئمة المستورين ، « فكان حجته وحجابة عبد الله بن ميمون رضوان الله عليه ». ثم يصف عهد استثاره ، وأنه لما توفي ، خلفه في الإمامة ولده أحمد التقى ، « وحجته » أيضا عبد الله بن ميمون . ولما توفي خلفه ولده الحسين بن أحمد ، وهو الثالث من الخلفاء<sup>(١)</sup> .

وخلالصه هذه الرواية ولها ، هو أن ميمون القداح كان ولها وكفلاً لمحمد بن إسماعيل ، في عهد جده جعفر الصادق ، وأن ولده عبد الله بن ميمون ، كان ولها وكفلاً لعبد الله بن إسماعيل ، ثم ولده أحمد من بعده . وتلقى هذه الرواية في تفسير علاقت ميمون وولده عبد الله بآل البيت ، تأييدها من بعض الروايات السننية ، فنجد العلامة عبد القاهر البغدادي يقول لنا ، بعد الإشارة إلى أن ميمون بن ديسان المعروف بالقداح ، هو من مؤسسي دعوة الباطنية ، إنه كان مولى لجعفر الصادق<sup>(٢)</sup> .

— ٣ —

وقد حاول الأستاذ المستشرق فلادمير إيفانوف ، في موضع عديدة ، من كتبه التي وضعها للدفاع عن الدعوة الإمامية ، والدليل على صحتها ، وصحة نسبة أتمتها لآل البيت ، أن يدحض قصة ميمون القداح هذه ، كما توردها الروايات التاريخية الإسلامية ، ولم يكتفى بذلك ، بل وضع لدحضها ، والدليل على بطلانها ، مؤلفاً خاصاً ، تصل فيه حماسته إلى التروء في الجدل والدليل .

ويحاول الأستاذ إيفانوف أن يصل في جدله بالأخص إلى التنتيجتين الآتيتين :

الأولى – أن ميمون القداح وولده عبد الله لم يكونا أصل الفاطميين ، ولم تجمعهم بهما أية صلة رحم .

(١) كتاب « زهر المعاني » ص ٥٤ و ٥٩ و ٦٠

(٢) في كتابه « الفرق بين الفرق » ص ٢٦٦ .

الثانية — أنها لم يكونوا ديصنين ، أو زنديقين ، بل كانوا بالعكس فقيهين ورعين ، وأن الدعوة السرية الإلحادية التي تنسب إليهما لم تكن إلا من نسج الخيال

وهو يرى بادئ ذي بدء ، أن القول بأن عبد الله بن ميمون هو جد الخلفاء الفاطميين ، وباعتث ثورة القراءة ، إنما هو قول سقيم خاطئ ، وأن القول المؤثر بأن عبد الله هذا قد تبنّاه محمد بن إسماعيل ، ثم خلفه بتفويض منه ، أو أنه اغتصب الإمامة بالخديعة والغش ، كما فعل حفيده المهدى ، كل ذلك مضلل ومجاف للبحث السليم . وقد كان عبد الله رفيقاً للإمام جعفر الصادق ، ولا يعرف شيء عن حياته الأولى . وقد توفي الإمام جعفر في سنة ١٤٨ هـ ؛ ومن المرجح أن عبد الله قد توفي بين سنتي ١٦٠ و ١٨٠ هـ . كما يقول الجويري في « كشف الأسرار » من أنه توفي في سنة ٢١٠ هـ .  
هذا ، وقد ورد أول نفي لقصة القداح ، في رد المعز لدين الله على داعي الشيعة في السنّد ، حيث أوضح له أن كلمة « الميمون » ، إنما هي لقب للإمام عبد الله بن إسماعيل ، وتكرّم له ، وكذا فيما يتعلّق بكلمة « القداح » ، وهو الذي ينشر من حوله ضوء الحكمة الإلهية . ووردت أول إشارة عن عبد الله ابن ميمون ، في رسالة الكرماني « الكافية » التي سبقت الإشارة إليها ، في الرد على الفقيه الزيدى ، وفيها ينفي نسبة الحكم بأمر الله إلى القداح ، ويؤكّد نسبته إلى على وبنيه .

ولم يتحدث الخلفاء الفاطميون عن نسبتهم ، ولم يذكروا أولياؤهم ، لأن الكلام على « الأئمة المستورين » كان محظوراً ، وكان ضاراً ، وأن عهد « الستر » في رأيهم إنما هو أمر مقرر من الله ، كما هو الشأن في « عهد الظهور » ؛ وعلى ذلك فإنه لم يكن ثمة شيء مريب ، في كون أولئك الأئمة الثلاثة المستورين ، قد أحدثوا ثغرة في نسب الفاطميين ، ولم يذكروا حتى بأسمائهم<sup>(١)</sup> .

ثم يعود الأستاذ إيفانوف فيحدثنا عن قصة القداح « مؤسس الإمامية

(١) راجع كتاب الأستاذ إيفانوف *Rise of the Fatimids* ، ص ١٢٨ و ١٣٠

المزعوم » في مؤلف خاص ، يبسط فيه مجال الجدل والتدليل<sup>(١)</sup> ، وقد رأينا أن نستعرض هنا خلاصة بحثه المسبّب ، استكمالاً للحديث عن هذه السلسلة من البحوث الإسماعيلية الجديدة .

يقول الأستاذ إيفانوف ، إن الفاطميين قد أخْفوا أنسابهم ، وفروع ذوى قرباهم ، خوفاً من أعدائهم في البلاد الخارجة عن سلطانهم ، على أولئك الأقربين ، وإن قصة ميمون القداح وولده هذه ، ما هي إلا أسطورة وخرافة . وقد لفت نظر إيفانوف ، ما ورد في كتاب « الكاف في علم الدين » لأبي جعفر الكليني<sup>(٢)</sup> من أحاديث كثيرة ، رويت عن عبد الله بن ميمون القداح . وكتاب « الكاف » في أحاديث الشيعة يعتبر مرجع الشيعة في ذلك ، وقد كانت علوم الشيعة ناشطة في شرق فارس منذ عصر مبكر ، في ظل الخلافة السنّية والحكام السنّيين . وعاش مؤلف « الكاف » في أواخر القرن الثالث وأوائل القرن الرابع من الهجرة في كولان بفارس ، وتوفي ببغداد سنة ٣٢٩ هـ ، وهو يستمد مصادره بالأخص من رواة المدرستين الخراسانية والковفية . وينقل الطوسي (أبو جعفر محمد بن الحسن) ، وهو المسئي شيخ الطائفة المتوفى بال Kovfah سنة ٤٦٠ هـ ، في كتابه « تهذيب الأحكام » ، كثيراً من « الكاف » وغيره من الكتب القديمة .

وينقل إيفانوف تراجم الأحاديث التي وردت في « الكاف » برواية عبد الله بن ميمون ، ووالده ميمون بن القداح ، والتي رواها عبد الله منسوية إلى والده ميمون ، وعددها مائة وخمسون حديثاً ، منها مائة وثلاثون ، نقلت من كتاب « الكاف » ، ونقلت الأحاديث الباقية من كتاب « تهذيب الأحكام »<sup>(٣)</sup> .

(١) وعنوانه : The Alleged Founder of Ismailism ، وقد نشر بعنابة « الجمعية الإسماعيلية » في يوميٍّ ١٩٤٦ ، وبليغ صفحاته نحو المائتين .

(٢) « الكاف في علم الدين » لأبي جعفر محمد بن يعقوب الكليني الرازى ، وتوجّه منه عدة نسخ خطّوطة بدار الكتب (أرقام ٢١٢٢٦ و ٢١٢٢٧ و ٢٣٠١٨ حدّيث) .

(٣) نود أن نشير هنا إلى أنه وردت خلال هذه الأحاديث المزعومة أقوال كثيرة سقيمة وركيكة لا تستقيم مع نسبتها إلى صاحب الرسالة النبوية . (مثال ذلك الأحاديث رقم ٧٠ و ٧١ و ٧٥ و ٧٦ و ٧٩ و ٩٤ و ٩٥ و ٩٦) .

ويبدو من بعض «الأحاديث» وما ورد في الكثير منها ، أن ميمون كان على صلة بالإمام محمد الباقر ، بل هنالك ما يدل على أنه كان ضمن خدم أسرة الإمام ، فإذا صحت هذه الرواية ، فإن المسألة في رأيه تتضح كلها ؛ ويستدل على ذلك بما ورد في بعض الأحاديث ، حيث يأمر الباقر ، ميمون ، بتغيير مكان الضيف ، حيث يصحب الإمام في رحلته ، وحيث يسر الإمام مستنداً إلى ابن القداح ، بيد أن أهم دليل على ذلك ، هو ما ورد في «ال الحديث» الرابع ، حيث يوصي ميمون صراحة بأنه «مولى» الإمام محمد الباقر ، «وغلام» الإمام جعفر<sup>(١)</sup> . هذا فضلاً عن أن بعض الروايات السنوية ، تصف عبد الله بن ميمون بأنه «مولى الإمام جعفر»<sup>(٢)</sup> .

وقد توفي الإمام الباقر سنة ١١٤ هـ . ولا يعرف تاريخ وفاة ميمون ، ولا ولده عبد الله ، ولكن يبدو أن عبد الله كان أيام الإمام الباقر شاباً . ويرى إيقانوف ، أن ميمون القداح ، الذي يرجع إلى الطبقة الثامنة من الرواة ، قد توفي وفقاً لختلف القرائن بين سنتي ١٦٠ و ١٧٠ هـ .

هذا ، ومن جهة أخرى فإن إيقانوف ينفي تهمة الإلحاد عن عبد الله ابن ميمون ، ويستدل على ذلك بأن اسمه قد ورد في كتب الحديث السنوية ، مثل ابن التجار المتوفى سنة ٦٤٣ هـ ، والذهبي المتوفى سنة ٧٤٨ هـ ، وابن حجر المتوفى سنة ٨٥٢ هـ ، وعبد الله الخزرجي الأنصارى المتوفى سنة ٩٢٣ هـ ، ولم تنسب إليه في كتب السنة ، أية دعوى بالإلحاد أو الزندقة ، ويصفه أكابر رواة الحديث السنين بصفات مختلفة من ضعيف ، وسقيم ، ورواوية لإحاديث مدخلة ، أو أمور منكرة ، ولكن لم يرميه أحد منهم بشبهة الإلحاد<sup>(٣)</sup> .

### قصة القداح كما يصورها إيقانوف

يرى الأستاذ إيقانوف من استنتاجاته ، أن ميمون القداح كان من الموالى ،

(١) راجع الأحاديث رقم ١٠١ و ١١٥ و ١١٦ ، والحديث رقم ٤ . وراجع من ٦٣ من كتاب الأستاذ إيقانوف المشار إليه .

(٢) هذا ما سبق أن أشرنا إليه فيما تقدم ( راجع الفرق بين الفرق ص ٢٦٦ ) .

(٣) كتاب الأستاذ إيقانوف السالف الذكر ص ٧٥ و ٧٦ .

وكان مقرباً بمكة وله أهمية محلية ، وكان خادماً مخلصاً للإمام محمد الباقر ، ثم ولده جعفر ، ومن الممكن أنه كان تاجراً ، وربما كان أيضاً مشرفاً على أملاك الأئمة بمكة . وقد كان فيها بعد رجلاً ذا شخصية . وكان له عدة أولاد منهم عبد الله ، وأبيان ، وربما إبراهيم . وكان أبيان عالماً يحفظ القرآن ، وليس من المستحبيل أن كان أخوه عبد الله معلماً لكتابه ، وأنه دون خلال خدمته للإمام ما سمعه منه ، وأن مجده فيها يبدو ، كان منحصراً في تدوين الأحاديث التي سمعها من الإمام جعفر ؛ وليس هناك ما يدل على أنه كان مشتركاً في أية حركة إلحادية<sup>(١)</sup> .

هذا ، وقد صورت المصادر الخصيمية للإسماعيلية والفاتمية ميمون وولده من أبالسة الإلحاد والكفر ، وأنه لا محل لنقد مثل هذه الرواية ، ولا داعي لأن يهتم بما هو خيال واضح ، وخصوصاً لما يتضمنه ذلك من تناقض في التوارييخ ، ومن مجالات واضحة .

وأما الكنية التي تسبيح على ميمون ، وهي «أبو شاكر» فإنها لا تظهر مطلقاً في المصادر الشيعية ، بل لا يذكرها ابن رزام فيها أورده عنه ابن النديم ، وأول من ذكرها هو ابن شداد الحميري المتوفى سنة ٥٠٩ هـ ، فيما أورده عنه ابن الأثير في حوادث سنة ٢٩٦ هـ ، عند الكلام على ابتداء الدولة العلوية بإفريقية<sup>(٢)</sup> .

ويبني إيشانوف ما ذكره ابن شداد في روایته المتقدمة من أن ميموناً قد ألف كتاباً عنوانه «الميزان في نصرة الزندقة» ، ويقول إنه لم تكن ليمون أية كتب ، ولم تذكر المصادر الشيعية المبكرة شيئاً من ذلك . وكل هذه في رأيه أكاذيب لا تستحق الجدل<sup>(٣)</sup> .

ومن جهة أخرى فإن خصوم الفاطميين ، ينسبون ميمون ولده عبد الله

(١) The Alleged Founder of Ismailism. p. 78 & 79

(٢) ابن الأثير ج ٨ ص ٤ . وابن شداد هو الأمير عز الدين ، أبو محمد عبد المطلب ابن شداد بن تميم بن المعز بن باديس صاحب تاريخ إفريقيا والمغرب : وقد نقل المقرizi كذلك روایته في اعتماظ الحنفاء (القاهرة) ص ٧٤ وما بعدها .

(٣) إيشانوف : The Alleged Founder of Ismailism p. ٤٠ & ٨١

إلى طائفة «الديصانية» النصرانية، وهي التي قام بتأسيسها الخبر بارديصان في مدينة الرها في القرن الثاني من الميلاد، وهو الذي يرى البعض أن نظرياته كانت أصل «المانوية». ويقولون إن الأب والابن كانوا من الديصانيين أتباع هذه الطائفة، وهناك في الواقع ما يدل على أنه كان يوجد خلال القرنين الأول والثاني للهجرة، علائق بين الدوائر الشيعية، وبعض الطوائف النصرانية، وكذلك بينها وبين النساطرة، وأنه قد تسرّب من تعاليم هذه الطائفة النصرانية بعض الشيء إلى التعاليم الشيعية.

وتشير مصادر الأحاديث السنّية، إلى أن شخصاً كافراً، يدعى أبو شاكر الديصاني، كان يتصل بالإمام جعفر الصادق، ويسأله أسئلة عن الله وعن قدرته. وقد ذكره ابن النديم بين العلماء الذين يتظاهرون بالإسلام في قلوبهم<sup>(١)</sup>. وأما الإسماعيليون الديصانيون في أحاديث الشيعة فهما : عبد الله الديصاني، وعبد الله بن ميمون الديصاني؛ وأبو شاكر الديصاني، وأبو شاكر ميمون الديصاني؛ فلو فرض حقاً أن ميمون وولده كانوا في الأصل ديسنانيين، فإنه لا يعقل أن يكونا كافرين ومسلمين في وقت واحد. والواقع أن هنالك من الأحاديث المشار إليها ما يدل على أن ميمون كان «مولى» للإمام محمد الباقر، وأنه يروي «أحاديث» عن هذا الإمام، وأن ابنه «أبان» كان يتلو القرآن عليه، ويروى ولده الآخر عبد الله عنه الأحاديث، فلا بد إذاً أن يكون ميمون وولده قد اعتنقوا الإسلام عندئذ، وذلك في القرن الأول من الميلاد (السابع الميلادي). ومن جهة أخرى، فإن هنالك في الأحاديث ما يدل على أن ذلك قد حدث أيام الإمام جعفر؛ وقد توفي هذا الإمام، وفقاً لرواية هشام بن الحكم في سنة ١٩٩ھ، وهذه مفارقة تاريخية ظاهرة؛ وإن فليس هنالك بلا شك علاقة بين الديصانيين وبين ميمون وولده. أما هذا الجمجم في الأسماء، فلا بد أنه محاولة زائفية، ترمي إلى جعل ميمون وولده، هما أبو شاكر الديصاني وولده.

والخلاصة أن الأحاديث الشيعية، لا تذكر شيئاً عن أصل ميمون الديصاني؛ بل هي بالعكس تدل على أنه حتى لو كان ميمون قد تحول من

(١) الفهرست لابن النديم ص ٤٧٣ .

هذه الطائفة الى الإسلام ، فإنه كان مخلصاً ورعاً<sup>(١)</sup> .

وقد أورد الداعي عماد الدين إدريس في كتابه « عيون الأخبار » خطاب المعز للدين الله إلى داعي السندي ، الذي يذكر فيه نسبته إلى ميمون القداح ، ويقول إن جده الحقيقي ، هو عبد الله بن محمد بن إسماعيل ، وإنه كان يسمى أحياناً « عبد الله الميمون النقيبة » ، وكانت هذه العبارة تطلق أيضاً على محمد بن إسماعيل ، إشارة إلى المركز الرفيع الذي يحتله في حضرة الدعوة الإسماعيلية ، وكذا كانت تطلق كلمة « المبارك » على سادس الأئمة ، إسماعيل بن جعفر .

ويرى الأستاذ إيقانوف أن ذلك يحل لغز أسطورة « ميمون بن القداح ». ذلك أن محمد بن إسماعيل ، إذا كان يعرف باسمه السري « الميمون » ، فالظاهر أنه كان يسمى في محافل الطائفة بعد الله بن الميمون . وقد حرف الخونة أو المزيفون هذا الاسم ، وصرفوه إلى عبد الله بن ميمون القداح ، ونسبوا بذلك إلى هذا الرجل القديس جرائم ورذائل لا تصدق<sup>(٢)</sup> .

ويعطف إيقانوف على الناحية التاريخية ، فيقول لنا إنه مما يؤكد كون عبد الله بن ميمون لم يكن جد الحلفاء الفاطميين ، ولم يكن والداً أو جداً للمهدي ، كما يقول « دى جويه » ، أن عبد الله بن ميمون ، توفي على ما يرجح سنة ١٦٠ هـ ، هذا بينما ولد المهدي حوالي سنة ٢٦٠ هـ .

وأن الإمام جعفر الصادق ولد بين سنتي ٨٣ و ٨٠ هـ ، وتوفي بين سنتي ١٤٦ و ١٤٩ هـ ؛ ومن المعروف أن إسماعيل توفي في حياة أبيه نحو سنة ١٣٨ هـ ، وإن كانت توجد ثمة أسطورة تقول بأن موته لم يكن سوى حيلة واستئثاراً . ولا يُعرف تاريخ محمد ولد إسماعيل البكر ، ولكننا نعرف أنه أثناء إقامته بالمدينة قد ولد له ولدان ، هما إسماعيل وجعفر ، وأنه هاجر إلى المشرق ، والروايات الإسماعيلية والإثنا عشرية ترجع ذلك إلى عصر الرشيد .

ويرى إيقانوف بعد كل ذلك ، أن هذه القصة التي تجعل عبد الله بن ميمون جد الحلفاء الفاطميين ، إنما هي أسطورة سخيفة ، ويعيب على مؤرخين

(١) The Alleged Founder of Ismailism p. 99 — 103

(٢) p. 110 — 112 \*

و مفکرین عظام مثل فون هرر ، و دوزی ، و دی جویه ، آنهم صدقوها ،  
و آمنوا ها<sup>(۱)</sup> .

ثم ينفي إلى جانب ذلك : أن ميمون وولده ، قد اختبر أحد هما مستودعاً للإمام ، يتولى عمله أثناء قصوره أو غيابه ، لأن مثل ذلك النظام ، لم يكن موجوداً في وقتها ، ولم تعرف هذه النظرية إلا في القرن الرابع الهجري . وختتم بمحنة المستفيض بقوله : « وإن هذه الملحمة الإلحادية التي نسجت حول اسم عبد الله بن ميمون القداح ، ليست إلا معتركاً من الأكاذيب والأقوال الباطلة ، وليس إلا من صنع الخيال »<sup>(٢)</sup> .

تلك هي تدليلات الأستاذ إيفانوف ، التي بذل جهداً عنيفاً في تصنيفها ، والقى لا يعتمد منها على آية وثائق ، أو نصوص تاريخية محايدة ، وإنما يعتمد قبل كل شيء على مصادر ونصوص إسماعيلية مذهبية . وقد سبق أن أوردنا نحن النصوص التاريخية المعارضة . وبقي علينا أن نقدم بعض ملاحظات وردود موجزة .

— 2 —

وأول ما يلاحظ في ذلك أن الخلفاء الفاطميين ، لم يذكروا لنا نسبتهم مفصلة في أية مناسبة من المناسبات الرسمية ، بل كانوا يؤثرون الانتساب مباشرة إلى على بن أبي طالب . وقد رأينا كيف لزم المعز الصمت حول نسبته حينما سأله العلويون المصريون عنها ، وسل نصف سيفه من غمده ، وقال لهم هذا نسيبي ، ونثر عليهم ذهبًا ، وقال هذا حسبي <sup>(٣)</sup>؛ وأنه ليس بتعليل مقنع ، وأن يقال في ذلك ، إن الخلفاء الفاطميين ، قد لزموا الصمت عمداً إزاء ذكر الأئمة المستورين من آباءهم ، وهم الذين يفصلون بين المهدى ، و محمد بن إسماعيل ، لأن عهد الستر كان يعتبر في نظرهم أمراً مقرراً ، وفقاً لحكمة إلهية لا يجوز خرقها <sup>(٤)</sup> .

The Alleged Founder of Ismailism p 152 — 157 (1)

n " " , " p.170 — 174 (1)

(۳) این خلکان ج ۱ ص ۳۲۶ ۔

(٤) الأستاذ إثنانيف في : *Rise of the Fatimids*, p. 128, 130 & 141.

وما له مغزى عميق في ذلك، ما أشرنا إليه من أن القاضي النعan القرآوني، صديق المعز لدين الله وداعيه الأكابر، لم يذكر لنا في أى كتاب من كتبه العديدة شيئاً عن الأئمة المستورين، ولا عن نسبة الحلفاء الفاطميين؛ وبالرغم مما يقدم إلينا من أحاديث عديدة في كتابه «شرح الأخبار» عن المهدى والتبشر بظهوره، وكونه لا بد أن يكون من ذرية آل البيت، فإنه يلزم الصمت إزاء نسبته وآبائه. وما تجدر ملاحظته أن هذا الفقيه الشيعي الكبير، كان معاصرًا لابن رزام، الذي ينسب الفاطميين إلى ميمون القداح، ولا ابن النديم صاحب الفهرست، الذي ينقل روايته؛ وقد كان بلا ريب بمكرره وعلمه، وصلته الوثيقة بأولى الأمر، أوثق من يستطيع أن يدفع هذا الطعن في نسب الحلفاء الفاطميين، وأن ينير لنا هذا الغموض.

وما يلفت النظر، أن فيما خلا رواية أو اثنين، ترجع إحداهما إلى أوائل القرن الرابع الهجري، وهي رواية الداعي جعفر بن منصور اليمن، عن نسبة المهدى، وترجع الثانية إلى أوائل القرن الخامس، وهي رواية الداعي عميد الدين الكرمانى عن نسبة الحكم بأمر الله؛ فيما خلا هاتين الروايتين الموجزتين، اللتين وردتا عرضاً في كتابات هذين الداعيين، فإن معظم الروايات الإسماعيلية المفصلة عن الأئمة المستورين، وعن نسبة الحلفاء الفاطميين ترجع إلى عصور متأخرة؛ من ذلك رواية الخطاب المتوفى سنة ٥٣٣ هـ (١١٣٨ م)، ورواية عماد الدين إدريس المتوفى سنة ٨٧٢ هـ (١٤٨٦ م)، ورواية الحسن ابن نوح المتوفى سنة ٩٣٩ هـ (١٥٣٣ م)، وقد صدرت معظم هذه الروايات المركبة للسب الفاطميين عن الدعوة الإسماعيلية في الهند وفارس واليمن، وصدر معظمها حسبياً هو ظاهر، بعد ذهاب الدولة الفاطمية بعصور طويلة؛ ولم تصدر بمحضها، لا عن الدعوة الفاطمية أنفسهم، ولا عن المؤرخين المصريين أية رواية تؤيد نسبة الفاطميين لآل البيت بطريق القطع والوضوح. أصنف إلى ذلك كله، أن هذه المؤلفات الإسماعيلية، يرجع معظمها إلى مخطوطات حديثة، نسخت في الهند واليمن، في القرنين الثاني عشر، والثالث عشر من الهجرة، وهذه النقطة في حد ذاتها مما يلفت النظر.

وإنه ليسوغر لنا أن نتساءل بعد ذلك، عما يحملنا على الشك في أقوال

الروايات التاريخية المتواترة التي تأبى نسبة الفاطميين إلى آل البيت؛ وقد أوردنا من هذه الروايات عدة لطائف متعاقبة من المؤرخين والنسابين، ومنهم أقطاب لا يشك في نزاهتهم، ولا صدق روایتهم، ولم تكن لديهم أية أسباب مذهبية أو سياسية خاصة تحملهم على الطعن في نسب الفاطميين وفي إمامتهم، ومنهم كثرون لم يكونوا من صنائع بني العباس، ولم يعيشوا في كنفهم، بل ومنهم من أثر عنه الميل إلى الفاطميين والتشيع لهم، ولم يسعه إلا أن ينقل ما كتبه المتقدمون في إنكار نسبتهم. وما الذي يحملنا على الشك مثلاً فيما كتبه رجال أمثال القاضي الباقلاطي، وعبد القاهر البغدادي، وأبن شداد، وأبن خلakan، والنويري، وأبن حجر، وأبن حزم؟ ويلاحظ أن النظرية الغالبة في التواريخ المصرية، هي الريب في نسب الفاطميين، وكونهم أقدر من غيرهم على تخري مصادر وقربهم من العصر الفاطمي، وكونهم أقدر من غيرهم على تخري المصادر العصر الفاطمي وتراثه، هم أصحاب الرواية الراجحة، والقول المفضل في تلك المسألة الجدلية.

ومن ثم فلانا على ضوء هذه الروايات التاريخية كلها، نشعر بالميل إلى الأخذ برواية المنكريين، ولا نجد في تدليل المؤيدین وشرحهم ما يلقى ضوءاً كافياً أو مقنعاً.

وكيف يُطلب إلينا أن نعدل عن الإصغاء إلى تلك الروايات التاريخية المعقولة الراجحة، لنصل إلى أقوال طائفة من الدعاة الإماماعبالية المتأخرین، من رواة القرن التاسع والعشرين الهجريين، وقد كتب معظمهم في الهند واليمن، بعيداً عن موطن المصادر والوثائق، واتسمت روایاتهم بطابع الإغراء والأسطورة، فضلاً عن النزعة المذهبية الخاصة؟ وأولئك هم عماد البحوث المستفيضة، التي يحاول بها الأستاذ إيشانوف أن يؤيد نسب الفاطميين آل البيت، وأن يدحض أقوال المنكريين، وقصة القداح.

تأقى بعد ذلك مسألة المفارقة التاريخية التي يذهب إليها الأستاذ إيشانوف، والتي يعتبرها حاسمة في دحض قصة عبد الله بن ميمون، وهي أنه إذا كان المهدى قد ولد في سنة ٢٦٠ هـ، فإنه لا يمكن من الناحية المادية، أن يكون ولداً أو حفيداً لعبد الله بن ميمون القداح لأن عبد الله بن ميمون توفى

وقد تقديره حوالي سنة ١٦٠ هـ ، فيكون هناك نحو قرن من الزمان يفصل بين المهدى وبين أبيه أو بينه وبين جده .

وهو تدليل ضعيف قاصر . ذلك أنه من المسلم به ، أن ميمون القداح كان مولى لجعفر الصادق ؛ وقد توفي جعفر الصادق في سنة ١٤٨ هـ ، ولستنا نعرف ماذا كان عمر عبد الله بن ميمون يومئذ ؛ كما أنه لا يوجد ما يؤيد فرض الأستاذ إبراهيم شافع ، بأن عبد الله بن ميمون قد توفي سنة ١٦٠ هـ . والأمر بالعكس ، فإن بعض التواریخ يشير إلى أنه كان حياً في سنة ٢٦١ هـ ، أو قريباً من ذلك العصر ، وهذه هي رواية ابن رزاز التي نقلها ابن النديم<sup>(١)</sup> . ولنفرض أن هذه الرواية مبالغ فيها من الناحية الزمنية ، فإن المهدى الذى هو سعيد بن الحسن بن أحمد بن عبد الله [بن ميمون] ، هو ثالث ولد عبد الله ، أو بعبارة أخرى أن بينهما ثلاثة أجيال ، فإذا قدرنا الجيل بثلاثين أوأربعين سنة ، فإن الفرق الزمني بين عبد الله بن ميمون ، وبين المهدى ، يبلغ وفقاً لهذا التقدير مائة أو مائة وعشرين سنة ؛ ومن ثم فإنه لا توجد في القول بأن المهدى هو من ولد عبد الله بن ميمون أية مفارقة تاريخية ، وذلك حتى إذا سلمنا بأن عبد الله بن ميمون قد توفي سنة ١٦٠ هـ ، وأن المهدى قد ولد في سنة ٢٦٠ هـ ، أي بعد ذلك بمائة عام .

وأخيراً ، فإننا لا نود أن نذهب في تقدير أهمية نسب الخلفاء الفاطميين إلى هذا الحد من الإغراق ؛ فإن النسب مسألة تشريف ليس غير ، وليس له كبير دخل في نشأة الدول العظيمة ؛ وسواء أكان الخلفاء الفاطميون حقاً من نسل إسماعيل بن جعفر الصادق ، ومن ثم من نسل على بن أبي طالب ، أو كانت نسبتهم ترجع إلى عبد الله بن ميمون القداح ، فإن ذلك لا يغير من شأنهم ، ولا ينتقص ذرة من عظمتهم ومجدهم ؛ فقد أنشأ الفاطميون بمصر دولة من أعظم الدول الإسلامية ، وحضارة من أزهى الحضارات ، وأنشأوا القاهرة أعظم مدايان الإسلام في المشرق والمغرب ، وجامعها الأزهر ، أعظم الجامعات الإسلامية ، وأينتها غرساً ؛ ولا يمكن أن ينتقص من هذه الحقائق التاريخية العظيمة ، أن تكون نسبتهم موضع للجدل والريب .

(١) كتاب الفهرست ص ٢٦٥ .

## الفصل الرابع

### المعز والعزيز

الدولة الجديدة . خطر القرامطة على مصر . الحرب بينهم وبين الجيوش الفاطمية . مقدم المعز لدين الله الى مصر . نزوله بالقاهرة . قيام الخلافة الفاطمية والإمامية المذهبية بمصر ، تسب المعز وحبه . زحف القرامطة على مصر وردم . حوادث الشأم . غزو البيزنطيين لشوار الشام . وفاة المعز وخلافة العزيز باهه . اصطفاء العزيز للترك والصقالبة . اصطفاؤه للنصارى واليهود . استثار النميين بالسلطة والثقوذ . تحول العزيز عن هذه السياسة . الحرب بين العزيز والقرامطة . حوادث الشأم . تحالف بني حمدان مع البيزنطيين . الحرب بين المصريين والبيزنطيين . مسير بسجوركين الى حلب . غزو باسيل الثاني لشوار الشام . وفاة العزيز باهه . أعماله وصفاته .

قامت القاهرة عاصمة الدولة الجديدة بسرعة ، وأعدت بقصورها ومساجدها الجامع (الجامع الأزهر) ، لتكون منزلاً ملوكياً لبني عبيد وموئلاً للخلافة الفاطمية ، وببدأ الحكم الفاطمي بمصر على يد مبعوث المعز وقادته جوهر ؛ وكان خطر القرامطة الذي أشار إليه جوهر في رسالته لأهل مصر يشتد ويتفاقم ، وينذر مصر بالويل والدمار ، وملك الفاطميين بالفناء العاجل . وكان جوهر ، قد أرسل الجندي مند المحرم سنة ٣٥٩ هـ ، مع جعفر بن فلاخ إلى الشأم لرد القرامطة وقد وصلوا إلى الرملة (فلسطين) ، وليرهارب في نفس الوقت فلول الإخشيدية التي كانت ما تزال مسيطرة على الشأم . ووقعت بين جعفر بن فلاخ وبين القرامطة من ناحية ، وبينه وبين الإخشيدية من ناحية أخرى ، وقائع انتهت برد القرامطة ، وباستيلائه على دمشق . ولكن القرامطة زحفوا بعد ذلك على دمشق ، فهزهم جعفر بن فلاخ وقتل (أواخر سنة ٣٦٠ هـ) ، ثم ساروا جنوباً إلى الرملة (فلسطين) ، وكان بها حاكمة سعادة بن حيان في قوات قليلة ؛ فارتدى إلى يافا وامتنع بها ، وأنحدر القرامطة جنوباً إلى مصر ،

وتذهب جوهر لقتالهم<sup>(١)</sup> . وكان القرامطة يتوقون إلى افتتاح هذا القطر الغني قبل أن يتوطد فيه سلطان الدولة الجديدة ، وكان ظفرهم المتوالي في الشام يذكر أطاعهم ويشحذ عزائمهم ؛ وما ينسب إلى زعيمهم الحسن في ذلك شعر يقول فيه :

زعمت رجال الغرب أني هبها فدمي إذن ما بينهم مطلول  
يا مصر إن لم أستأرك من دم يروي ثراك فلا سقاني النيل  
وزحف القرامطة على مصر بالفعل في أوائل سنة ٣٦١ هـ بقيادة زعيمهم  
الحسن الأعصم . ونشبت بينهم وبين الجيوش الفاطمية بقيادة جوهر معارك  
هائلة في ظاهر الخندق (على مقربة من القاهرة) ، انتهت بهزيمتهم وارتدادهم  
نحو الشام . ولما رأى العز أن ملكه الجديد قد توطد في مصر ، سار من إفريقية  
إلى مصر بأهله وأمواله في ركب هائل ، تفليس الرواية المعاصرة في وصف  
ضيقاته وروعته<sup>(٢)</sup> . فوصل إلى الإسكندرية عن طريق برقة ، في ٢٤ شعبان  
سنة ٣٦٢ ، وهرع وفد من أكابر المصريين إلى لقائه وتحيته عند المنارة ،  
فقال لهم : « إنه لم يسر إلى مصر لازدياد في الملك أو المال ، وإنما سار رغبة  
في الجهاد ونصرة المسلمين وإقامة الحق والستة »<sup>(٣)</sup> . ودخل العز القاهرة ،  
عاصيته الجديدة في أوائل رمضان ، وما وصل إلى قصره خر ساجداً في مجلسه  
شكراً لله ، ثم صلى ركعتين ؛ وصلى بصلاته كل من دخل<sup>(٤)</sup> ، وسطعت  
في الحال آيات من عظمة الملك الجديد .

وبذا استقرت الخلافة الفاطمية في مصر ، وبذلت زعامتها الدينية في المشرق ؛  
وكانت الإمامة الدينية أخص الصفات التي تبدو بها الخلافة الجديدة ، وكان  
العز لدين الله يحرص جد الحرص على صفة الإمامة ورسومها ؛ بيد أن  
الفاطميين قدموها إلى مصر ، يحيط بنسبتهم وإمامتهم نفس الريب ، الذي أحاط

(١) انقطاع الحنفاء ص ١٧٩ و ١٨٠ و ٢٤٨ و ٢٤٩ . وراجع خطاب العز إلى الحسن  
الأعصم ، (وهو المنشور في ذيل الكتاب) حيث يشير إلى تلك الواقع .

(٢) راجع ابن خلkan ج ٢ ص ١٣٤ .

(٣) ابن خلkan ج ٢ ص ١٣٤ ، وانقطاع الحنفاء ص ١٨٥ .

(٤) انقطاع الحنفاء ص ١٨٧ .

بِهَا مِنْذُ قِيَامِ دُولَتِهِمْ فِي الْمَغْرِبِ ، وَقَدْ أَثْبَرَتْ هَذِهِ الْمَسْأَلَةُ عِنْدَ مَقْدِمِ الْمَعْزِ ،  
إِذْ اجْتَمَعَ بِهِ جَمَاعَةٌ مِنَ الْأَشْرَافِ الْعُلَوَّينَ الَّذِينَ يَنْتَسِبُونَ إِلَى عَلِيٍّ وَفَاطِمَةَ ،  
فَسَالَهُ الشَّرِيفُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ طَبَاطِبَا عَنْ نَسْبِهِ ، فَأَجْبَاهُ الْمَعْزُ أَنَّهُ سَيَعْقُدُ مَجْلِسًا  
وَيَتَلوُ عَلَيْهِمْ نَسْبَهُ . ثُمَّ عَقَدَ الْمَعْزُ مَجْلِسَهُ بِالْقَصْرِ وَدَعَا إِلَيْهِ الْكُبَرَاءِ ، وَسَلَّمَ  
نَصْفَ سَيْفِهِ مِنْ خَمْدَهُ وَقَالَ لَهُمْ هَذَا نَسْبِيُّ ، وَنَثَرَ عَلَيْهِمْ ذَهَبًا كَثِيرًا . وَقَالَ  
هَذَا حَسْبِيُّ ؟ فَقَالُوا جَيْعًا سَمِعْنَا وَأَطْعَنَا !<sup>(١)</sup> وَفِي ذَلِكَ مَا يَدِلُ عَلَى اعْتِدَادِ  
الْدُّوَلَةِ الْجَدِيدَةِ بِقُوَّتِهَا وَجَاهَهَا ، قَبْلَ اعْتِمَادِهَا عَلَى إِمَامَتِهَا وَهِيَةِ اِنْتِسَابِهَا لِآلِ  
الْبَيْتِ ، وَإِنْ كَانَتْ قَدْ اتَّخَذَتِ الْإِمَامَةُ شَعَارَهَا لِدَى الْكَافَافِ مِنْذَ السَّاعَةِ الْأُولَى ،  
وَأَقَامَتْ مَلْكَهَا السِّيَاسِيَّ عَلَى أَسْسٍ دَعَوْتَهَا الْدِينِيَّةِ .

وَكَانَ عَهْدُ الْمَعْزِ بِمَصْرِ عَهْدٌ تَوْطِيدٌ وَدِفاعٌ عَنِ الْمَلَكِ الْفَقِيْهِ ، وَكَانَتْ  
جِيَوشُ الْمَعْزِ ، قَدْ افْتَحَتِ الشَّامَ كَمَا افْتَحَتِ مَصْرَ ، وَبَسَطَ عَلَيْهَا الْخَلِيلِيَّةَ  
الْجَدِيدَ حُكْمَهُ ، وَدَعَا لَهُ بِنْوَهَدَانَ فِي حَلَبِ ، فَكَانَتْ مَلْكَتِهِ الشَّاسِعَةُ تَمَتدُّ مِنْ  
أَوْاسِطِ الْمَغْرِبِ إِلَى شَمَالِ الشَّامِ . وَلَكِنْ خَطَرُ الْقَرَامِطَةِ كَانَ مَا يَرِالُ جَائِعًا فِي  
الْأَفْقِ ، يَنْذِرُ الدُّوَلَةِ الْجَدِيدَةِ بِالْمَحْوِ وَالْفَنَاءِ ، وَلَمْ يَمْضِ سُورِيُّ قَلِيلٌ حَتَّى اِنْتَزَعَ  
الْقَرَامِطَةُ الشَّامَ لِلْمَرَةِ الثَّانِيَةِ مِنْ يَدِ نَائِبِ الْخَلِيلِيَّةِ الْفَاطِمِيِّ ، ثُمَّ زَحَفُوا عَلَى  
مَصْرَ بِقِيَادَةِ زَعِيمِهِمْ الْحَسَنِ الْأَعْصَمِ مَرَةً أُخْرَى ؛ وَكَانَ الْمَعْزُ عِنْدَ مَا عَلِمَ بِمَسِيرِ  
الْقَرَامِطَةِ ، قَدْ كَتَبَ إِلَى زَعِيمِهِمْ الْحَسَنِ الْأَعْصَمِ ، خَطَابَهُ الشَّهِيرُ ، يَذْكُرُهُ  
فِيهِ بِمَكَانَتِهِ وَمَكَانَاتِهِ بَيْتَهُ ، وَأَنَّ دُعَوَةَ الْقَرَامِطَةِ نَشَأَتْ فِي الْأَصْلِ عَنْهُمْ ، وَأَنَّ  
الدُّعَوَةَ وَاحِدَةً ، وَيَعْتَبِهِ عَلَى اِنْشِقَاقِهِ ، وَيَنْصُحُهُ بِالْعُودَةِ إِلَى الرَّشْدِ ، وَيَنْذِرُهُ  
بِسُوءِ الْمَسِيرِ<sup>(٢)</sup> . فَبَعَثَ إِلَيْهِ الْحَسَنُ بِخَطَابٍ يَقُولُ فِيهِ: « وَصَلَّ كَتَابِكَ الَّذِي  
قَلَّ تَحْصِيلِهِ ، وَكَثُرَ تَفْصِيلِهِ ، وَنَحْنُ سَأَرُونَ إِلَيْكَ عَلَى أُثْرِهِ وَالسَّلَامُ » .  
وَوَصَّلَتْ جِيَوشُ الْقَرَامِطَةِ أَخْرِيًّا إِلَى شَرْقِ مَصْرَ ، وَوَصَّلَتْ سُفُنَهُمْ فِي الْبَحْرِ  
إِلَى تِنِيسَ ، فَرَدَهُمْ أَهْلَهَا . وَالتَّقَتْ جِيَوشُ الْمَعْزِ بِالْغَزَا عَلَى مَقْرَبَةِ بَلِيَسِ  
فِي أَوْاخِرِ سَنَةِ ٣٦٣ هـ ، وَأَوْقَعَتْ بَيْهُمْ هَزِيْمةً فَادِحةً ؛ بِيَدِ أَنْهَامٍ تَكَنَّ خَاتَمَةَ  
النِّضَالِ ، فَقَدْ لَبِثَ الْقَرَامِطَةُ فَتَرَةً أُخْرَى قَوْةً يَخْشَى بِأَسْهَا<sup>(٣)</sup> .

(١) ابن خلkan ج ١ ص ٢٢٦ ، والنجم الزاهر ج ٤ ص ٧٧ .

(٢) نَشَرْنَا نَصَّ هَذِهِ الْكِتَابَ بِأَكْلِهِ فِي نَهَايَةِ الْكِتَابِ .

(٣) ابن الأثير ج ٨ ص ٢١١ ، وانتظار الخفاء ص ١٩٤ .

وفي أثناء ذلك كانت الشام مسرحاً لعدة حوادث ، ففي دمشق خرج بعض القادة المحليين على حاكمها ظالم بن موهوب العقيل ؛ وانتهى الخلاف بينهم بالاتفاق على تولية أحدهم وهو جيش بن الصمصاصمة حكم المدينة (٣٦٤). ولكن الفلاقل استمرت مع ذلك وأضحت دمشق مسرحاً للشغب والفوضى ؛ فبعث المغز مولاه ريان والى طرابلس إلى المدينة لينظم شؤونها ، ولكنه ما كاد يحل بها ، حتى أغار عليه أفتakin التركى (١) في جمع من جنده ، وأخرجته من المدينة واستولى عليها وقطع خطبة المغز ، ودعا للخليفة الطايم العباسى ، وذلك في شعبان سنة ٣٦٤ هـ .

وكان البيزنطيون (الروم) قد انتهزوا هذه الفرصة فغزوا شمالاً الشام . واستولوا على أنطاكية ، بعث المعز جيوشه لقتالهم ، ونشبت بين الفريقين معارك شديدة بجوار طرابلس (٣٦٤هـ) دارت فيها الدائرة على الفاطميين ؟ وتحالف الروم مع أفتاكين المتغلب على دمشق ، فسار إليهم عندئذ ريان والى طرابلس في جيش ضخم مزق شملهم ، ومع ذلك ، فقد لبث البيزنطيون حيناً يسيطرون على شمال الشام . ويحالفهم بنو حمدان أمراء حلب حسبما يجيء . ووصلت أبناء هذا النصر إلى المعز في مرض موته ، ولم يمض طويلاً حتى توفى في ١٤ ربيع الثاني سنة ٣٦٥ (ديسمبر سنة ٩٧٥م) . بيد أنه لم يغادر هذه الحياة ، حتى كانت الخلافة الفاطمية تبسيط سلطانها وإمامتها على المغرب ومصر والشام حتى حلب والحرمين .

قال ابن الأثير : « وكان المعز عالما فاضلا جوادا شجاعا ، جاريا على منهج أبيه من حسن السيرة ، وإنصاف الرعية ، وستر ما يدعون إليه إلا عن الخاصة . ثم أظهره وأمر الدعاة بإظهاره إلا أنه لم يخرج فيه إلى حد يلزم » (٢) .

(١) هو أبو منصور افتكتين أو هفتكتين التركي الشرابي غلام معز الدولة بن بويه المتغلب على حكومة بنداد وكان من أكابر الجند ذوي النفوذ في بلاط بنداد ، ولكنه هزم في يمنه الحروب الداخلية ، ففر في بقية من جنده الشام ، واستطاع بمؤازرة بعض التاجر الناقية في دمشق أن يستولى على المدينة ، وأن ينتزعها من حاميتها الفاطمية ، ودعا افتكتين في دمشق للخلافة العباسي واستقدم إليه القراءة ، وتحالف معهم على غزو مصر ، ولكنه فشل في مشروعه على ما نوضح بعد .

(٢) ابن الأثير ج ٨ ص ٢٢٠

وخلف المعز ولده العزيز بالله ، أبو منصور نزار ، وليث في الخلافة إحدى وعشرين سنة ؛ وكانت الدولة الفاطمية تعتمد منذ نشأتها حتى عهد المعز لدين الله على تأييد القبائل المغربية ذات البأس والعصبية ، وتصطفن زعماءها لمناصب الثقة والنفوذ ، مع استثناءات قليلة في اصطفاء الموالي من الترك والصقالبة . ولكنها مالت في عهد العزيز إلى اصطناع الموالي ولا سيما الترك ، واختار العزيز عدة منهم لمناصب الثقة والقيادة<sup>(١)</sup> . فولى بنجويكين التركي القيادة وولاية دمشق ، ووفيا الصقلي حكم عكا ، وبشارة الإخشيدى حكم طبرية ، ورباحاً حكم غزة ، وولى برجوان إمارة القصر ، فكان له أعظم شأن فيها بعد ؛ وأذكى هذا الاصطفاء للترك عوامل الحسد والنھاشال بين الترك والمغاربة<sup>(٢)</sup> . ومال العزيز أيضاً إلى اصطناع اليهود والنصارى ؛ وكان الوزير أبو الفرج يعقوب ابن كلس أول وزراء الدولة الفاطمية بمصر وأعظمهم شأناً ؛ وكان يهودياً فأسلم في عهد كافور الإخشيدى ، واتصل بالمعز قبل افتتاح مصر ، وعاونه في تدبير الفتح كما قدمنا ؛ ووزر ابن كلس للمعز ثم لابنه العزيز من بعده زهاء الثنى عشر عاماً ، وكان أعظم رجال الدولة الفاطمية وأبعدهم نفوذاً ؛ وتولى الوزارة في عهد العزيز أيضاً ، عيسى ابن نسطورس النصراوى ومنشا اليهوى ؛ وكان طبيب المعز هو موسى بن العازار اليهودى<sup>(٣)</sup> ، وكان طبيب العزيز بالله وطبيب ولده الحاكم من بعده ، نصراوى يدعى أبو الفتح منصور بن مقشر المصرى ، وكانت له منزلة سامية في الدولة<sup>(٤)</sup> . وكانت السياسة الفاطمية تذهب إلى أبعد حد من التسامح نحو الديانتين ؛ وفي بعض الروايات أن الخلفاء الفاطميين كانوا يشجعون إقامة الكنائس والبيع والأديار ، بل ربما تولوا إقامتها بأنفسهم أحياناً<sup>(٥)</sup> .  
وبلغ نفوذ النصارى واليهود ذروته في عصر العزيز ، واستولى الوزراء

(١) اتعاظ الحنفاء (نسخة استانبول المخطوطة) لوحة ١٥٠ .

(٢) النجوم الراهرة ج ٤ ص ١١٧ ، وخطط المقريزى ج ٣ ص ١٧ .

(٣) اتعاظ الحنفاء ص ١٩٦ .

(٤) ابن العبرى ، مختصر تاريخ الدول (طبعة اليهوديين) ص ٣١٦ .

(٥) تاريخ أبي صالح الأرمنى ، لوحة ١٣٩ و ١٤١ .

والكتاب الذهبيون ، على معظم أعمال الدولة ، واستأثرت معظم السلطات والفوذ ؛ وقد كان لهذا التسامح المغرق أثر سبئ في المجتمع المصري ؛ وتنقل الرواية إلينا في ذلك قصة خلاصتها أن العزيز بالله رأى ذات يوم في طريق الركب الخلفي امرأة تند يدها برقة كأنها ظلامة ، فتناولها ، فإذا بالمرأة هيكل من الجريد قد أليس إزاراً ، وإذا في الرقة ما يأنى . « بالذى أعز اليهود بمنشا ، والنصارى بعيسى بن نسطورس ، وأذل المسلمين بلثا ما كشفت ظلامتى . . . » ، فأدرك العزيز ما انتهت إليه نفسية الشعب من تحكم الأقلية الذهبية في شؤونه ؛ وسواء أصبحت هذه الرواية أم كانت فقط أسطورة ذات مغزى ، فإن هذه السياسة لم تثبت أن أثارت عاصفة من السخط ، ولم يلبث أن أدرك العزيز خططها على سلطان الخلافة ، وهيبة إمامتها المذهبية ، فانقلب إلى مطاردة الذهبيين ، وقبض على ابن نسطورس وزملائه من الوزراء والكتاب الذهبيين ، وغ Romeo Amor الظائلة ، ولكنه عاد فأفرج عنهم بتأثير ابنته سيدة الملك (ست الملك) وتأثير زوجه النصرانية ، بعد أن أخذ بعض الضمانات التي تكفل انحد من طغيانهم ، وإسرافهم في سياسة الاصطفاء ، واشترط على ابن نسطورس أن يولي المسلمين في الدواوين<sup>(١)</sup> . وسرى ماذا كان من تأثير هذه السياسة في عصر الحاكم بأمر الله .

وفي أوائل عهـد العزيز زحف القرامطة وحليفـهم أفتکـين على مصر مـرة أخرى ؛ فلقيـهم جـيوش العـزيز بـقيادة جـوهر بالـرمـلة من أـعمال فـلـسـطـين ورـدـهم نحو الشـمـال ؛ وزـحفـ جـوـهـرـ إلى دـمـشـقـ ، ولـكـنـهـ لمـ يـسـطـعـ اـفـتـاحـهاـ ، فـارـتـدـ إلى الجـنـوبـ ، فـدـاهـيـهـ القرـامـطـةـ في عـسـقلـانـ ، وـوـقـعـتـ بـيـنـ الفـرـيقـينـ مـعـارـكـ عـدـيدـةـ اـرـتـدـ جـوـهـرـ عـلـىـ أـثـرـهـاـ إـلـىـ مـصـرـ ؛ فـسـارـ العـزيـزـ بـيـنـهـ بـنـفـسـهـ إـلـىـ لـقـاءـ القرـامـطـةـ ، وـقـاتـلـهـمـ فـيـ الرـمـلـةـ قـتـالـاـ شـدـيدـاـ وـهـزـمـهـمـ وـأـسـرـ أـفـتـكـينـ ، ولـكـنـهـ عـنـهـ (سـنـةـ ٣٦٨ـ هـ ٩٧٨ـ مـ) .

وعـنـ العـزيـزـ بـشـوـؤـنـ الشـأـمـ ، فـاخـتـارـ لـوـلـيـتـهاـ غـلامـهـ بـنـجـوـتـكـينـ التـرـكـيـ ، وـقـسـمـهـ عـلـىـ الجـيـشـ لـيـحاـولـ فـتـحـ حـلـبـ ، إـجـابـةـ لـدـعـوـةـ بـعـضـ زـعـمـائـهـ

(١) الوزير بحال الدين في أخبار الدول المقطعة (مخطوط فتوغرافي بدار الكتب رقم ٨٩٠ تاریخ) . وابن الأثير ج ٨ ص ٤٠ .

الناقمين ؛ فسار بنجوتكن إلى دمشق ، وبعد أن نظم شؤونها سار إلى حلب ، وأميرها يومئذ أبو الفضائل بن حمدان حفيد سيف الدولة أميرها الأشهر ؛ وكان بنو حمدان حينا رأوا توغل الفاطميين في الشام ، قد تحالفوا مع باسيل الثاني إمبراطور قسطنطينية وأعلنوا له الخضوع وقبلوا أداء الجزية .

وكانت الدولة البيزنطية ، ترى منذ استولى الفاطميين على مصر والشام ، أن هذه القوة الإسلامية الجديدة تمثل خطرًا جديداً عليها ، تجرب مقاومته قبل أن يستفحلاً ؛ ولما زحف القرامطة على الشام ، وعمه الاضطراب والفوضى ، انتعشت آمال السياسة البيزنطية حيناً ؛ فلما تحطم خطر القرامطة ، ضافع البيزنطيون جهودهم لمنازلة الفاطميين ، وألغوا في بنى حمدان تكأة حسنة لهذا النضال . وكانت الدولة البيزنطية تحوز في أوائل القرن التاسع وأوائل القرن العاشر مرحلة من القوة والنهوض في عصر الأسرة البسيلية ، ولا سيما عهد الإمبراطور باسيل الثاني (٩٧٦ - ١٠٢٥ م) ، معاصر العزيز بالله ، وولده الحاكم بأمر الله ، وكانت السياسة البيزنطية كعادتها تشجع كل عناصر الانتفاض والثروج في المملكة الإسلامية ؛ فلما زحفت القوات الفاطمية على حلب ، استغاث أبو الفضائل ووزيره لؤلؤ بإمبراطور ، وكان باسيل الثاني يومئذ مشغلاً بمحاربة البلغاريين ، فأرسل إلى قاديه بأنطاكية ينقذوروس أورانوس (ويعرف في الرواية العربية بالبرجي) بمحاربة المصريين وردهم عن حلب ، فالتحق المصريون بالبيزنطيين على ضفاف نهر « الأرند » أو نهر العاصي ، ونشبت بين الجيدين معركة طاحنة هزم فيها البيزنطيون وأسر قادتهم ، وطاردهم المصريون حتى أنطاكية وقتلوا منهم مقتلة عظيمة (٩٣٨ - ٩٩١ م) . وسار بنجوتكن بعدئذ إلى حلب ، ولكنه لم يهاجمها نزواولاً على نصح بعض خاصته ، وارتدى إلى دمشق بحججه نفاد الأقوات ، فاستاء العزيز لذلك ، وبعث الأقوات في البحر إلى قاديه ، وأمره بافتتاح حلب مهما كلفه الأمر ، فسار بنجوتكن إليها في العام التالي وضرب حوالها الحصار ، وارتاع بنو حمدان لذلك ، وأرسل الوزير لؤلؤ إلى الإمبراطور يستنصره ، ويصور له سوء العاقبة إذا سقطت حلب ، فخشى باسيل الثاني تقدم المصريين نحو أراضيه ، وسار بنفسه إلى الشام في جيش تقدره الرواية بمائة ألف ،

وانضم إليه أبو الفضائل ولوثؤ ، ونزل باسيل أولاً على حصن شيزر على مقربة من حماة ، فانتزعه من يد قائده الفاطمي ، ثم سار إلى حصن فافتتحها وعاث في أملاها وقتل وأسر كثيراً من أهلها ؛ وبعدئذ سار إلى طرابلس وحاصرها أربعين يوماً ، ولكنها لم يظفر بافتتاحها ، ولزم الفاطميون خطة الدفاع في كل ناحية ( ٣٨٥ - ٩٩٥ م ) . وعاد باسيل إلى قسطنطينية بعد أن بسط سلطانه على معظم ساحل الشام<sup>(١)</sup> .

وجزع العزيز لتطور الحوادث في الشام على هذا النحو ، فعول على السير إليها بنفسه ، فخرج إلى بلييس في جيشه ، ولكن المرض اشتد عليه فجأة ، فتختلف هنالك أيام ، ثم أدركه الموت ، فتوفى في ٢٨ رمضان سنة ٣٨٦ (سبتمبر سنة ٩٩٦)<sup>(٢)</sup> . فخلفه يوم وفاته ولده وولي عهده أبو على منصور ، ولقب الحاكم بأمر الله ، وكان العزيز قد استدعاه إليه حين شعر بدنو أجله ؛ وفي اليوم التالي سار الحاكم إلى القاهرة ومعه جثة أبيه في موكب فخم مؤسس معًا . وفي عهد العزيز ، اشتدت حركة الإنشاء والتعمير ، فأُنشئت أو جددت في أيامه صروح ومنشآت عديدة ، منها قصر الذهب بالقاهرة ، وجامع القرافة ، وجامع القاهرة الذي أتمه ولده الحاكم وسمى باسمه، وبستان سردونس ، وقصور عين شمس ، ودار الصناعة بالمقس ، وقنطرة الخليج القديمة التي بناها عبد العزيز بن مروان ، وغيرها .

ووضع العزيز عدة تقاليد فاطمية جديدة في المظاهر والرسوم ، فكان أول خليفة فاطمي رمى بالنشاب ، وأول من ركب منهم بالدوابة الطويلة والختن ؛ وضرب الصوابحة ، ولعب بالرمح ، واتخذ الحمير لركوبه أحياناً ، وأول من عمل مائدة في الشرفة السفلية في شهر رمضان لأهل الجامع العتيق ، وأقام طعاماً في جامع القاهرة ( الجامع الأزهر ) من يحضر في رجب وشعبان

(١) ابن الأثير ج ٩ ص ٣١ ، والنجم الزاهرة ج ٤ ص ١١٩ - ١٢١ ، وراجع أيضاً :

Fidley, Byzantine Empire (Everyman) p. 855-56

(٢) هذه هي الرواية الراجحة عن وفاة العزيز وبها يقول ابن الأثير ( ج ٩ ص ٤٠ ) .

وهناك رواية أخرى هي أن العزيز توفي بالقاهرة قبل خروجه إلى الشام ( النجم الزاهرة

ج ٤ ص ١٢١ ) .

ورمضان ، وأول من ركب في الجماع من رمضان وصلى بالناس ، وأول من بنى دار الفطرة ، وقرر فيها ما يحمل إلى الناس في العيد .

وكان العزيز ، مثل أبيه المعز ، جواداً ، كثير الجود والصلات . وقد سأله أبو جعفر محمد بن حسين بن مهذب صاحب بيت المال ذات يوم ، أن يأذن له في أن يقدم القروض إلى الكتاب والمتصوفين من يثق بهم ، وذلك من مال العزيز الخاص ، لأن بيت المال لا يكفي ، فأذن له العزيز أن يفعل ، وألا يطالب من عجز عن ردده ، وأن يقبض بيده عنمن يستطيع الرد ، ولا يفعل<sup>(١)</sup> .

وأما عن شخصه ، فقد كان العزيز أسمراً ، طويلاً ، أصبه الشعر ، أعين ، أشهل ، عريض المنكبين ، شجاعاً ، كريماً ، حسن العفو عند المقدرة ، يحب العفو ويستعمله ، عيوفاً عن سفك الدماء<sup>(٢)</sup> .

وفي عهد العزيز بالله اتسع نطاق الدعوة الفاطمية اتساعاً عظياً ، ودعى الخليفة الفاطمي في الموصل واليمن ، وبذا انكمشت الدعوة العباسية في حدود ضيقه ، وتضاءل سلطانها الروحي ، كما تضاءل سلطانها السياسي .

---

(١) اتعاظ الحفاء (مخطوط استانبول) لوحة ١٥٠ .

(٢) الخططج ، ص ٦٧ . واتعاظ الحفاء (مخطوط استانبول) لوحة ٥ ب .

## الفصل الخامس

### بداية عصر الحكم بأمر الله

مصر أسطع جوهرة في تاج الفواطم . بهاء العصر الفاطمي وغلوته ، الحاكم بأمر الله ، مولده . من هي أم الحاكم ؟ زوج العزيز الناصرية . أخواتها الخبران أريسطيس وارسانيوس . تبوقها أفعى المناصب الكنسية . أثر هذه المصاهرة في سياسة العزيز نحو النصارى . الأميرة ست الملك ابنة العزيز وتلقيها لديه . الزوجة الناصرية أم الأبية . الريب في كونها أم الحاكم . السيدة المزيرية . الحاكم ولد المهد . مبaitته بالخلافة . الحاكم ولد المختصر . الموكب الخلاق المؤسى . إقرار محمد بن النهان لولاية القضاة . أو صياد الدولة . موقف كتابة . الحسن بن عمار وبرجوان الصتلبي . طفيان ابن عمار واستئثار المغاربة بالتفوؤذ . عيّهم في شؤون الدولة ومراقبتها . المانasse بين برجوان وابن عمار . الحرب بين بنجوتكيين والمغاربة . هزيمة بنجوتكيين وأشداد يأس المغاربة . تربص برجوان بابن عمار . الحرب بين قوى الفريقيين . هزيمة ابن عمار راحتجابه . استئثار برجوان بالسلطة واستبداده بالشيوخ . نقضه ، لتصرات ابن عمار . سجل الحاكم بولاية باديس بن يوسف أمير تونس . طريقة الحاكم في العمل والرّكوب يومئذ . جلوسه للارتفاع للشعراء . قيم برجوان للقتنة ومحاربته للبيزنطيين . تحطيمه لنفوذ المغاربة . اصطدامه بالترك والصقالبة . تعين حسين بن النهان لولاية القضاة . توجيهات الحاكم لإقرار العدالة . موقف الخليفة الصبي خلال هذه الفترة . شعوره بطنين برجوان . استئثار برجوان وغضره . فضيحة الحاكم وحنته . مقتل برجوان . وقع الحادث . اهتمام الحاكم بايضاح موقفه . خطابه في ذلك وسجله . الحسين بن جوهر مدير الدولة . طريقة في العمل . مجلس الدولة الليل . اصطفاء الحاكم للمغاربة . حوادث أخرى .

كانت مصر غنياً يسيرآ للدولة الفاطمية الفتية ؛ ولكنها كانت أسطع جوهرة في تاجها ، وأعظم قطر في تلك الإمبراطورية الشاسعة التي أصبحت تسيطر عليها . ولقد كان قيام هذه الدولة القوية الشامخة في مصر مستهلًّا عهدها الذهبي ،

ومفتح تلك العظمة وذيلك الباء والبنخ ، التي نثرتها من حولها ؛ وطبعت بها حياة مصر العامة عصرًا مديدا ؛ وكانت مصر ينصبها ونعمتها ، وفيض مواردها ، أعظم دعامة في هذا الصرح الباذخ الفخم ، فالعصر الفاطمي من أسطع عصور مصر الإسلامية إن لم يكن أسطعها جميعا . غير أن هذا العصر الذهبي يبعث إلى كثير من التأمل ، فينبني نراه وضاء واصحا في بعض التواحي ، إذ نراه في بعضها الآخر مظلما مغلقا ؛ وإذا هذه الخلافة القوية الساطعة ، يكتنفها كثير من الخفاء والغموض والريب ، وإذا تبدي لنا في هذا الصرح الساطع البراق ، ثغرات قائمة لا تستطيع أن نسب غورها أو نظر بقرارتها ، ويشتهد هذا الخفاء والغموض بالأخص ، كلما حاولنا أن نستعرض من هذا العصر نواحيه الدينية والمعنوية ، فهنا تبدو من آن لآخر ظلمات يصعب استجلاؤها ؛ على أننا سنحاول أن نستعرض في هذا الكتاب من العصر الفاطمي مرحلة ، ربما كانت أشد مراحله خفاءً وغموضا ، وربما كانت مع ذلك أدعى إلى الاهتمام والدرس ، لما تعرضه لنا من حوادث وظروف وحوادث مدهشة ، ولما تسفر عنه أحياناً من الحقائق والأسرار الغريبة ، التي تلقى كثيراً من الصياغ على روح السياسة الفاطمية الدينية والمدنية ، وعلى حقيقة وجهاتها وغاياتها . فربد بذلك عصر الحاكم بأمر الله ، أغرب وأغض شخصية في تاريخ مصر الإسلامية ، وربما في التاريخ الإسلامي بأسره .

— ١ —

ولى الحاكم بأمر الله الخلافة حدثاً دون الثانية عشرة<sup>(١)</sup> ، وكان مولده بالقصر الفاطمي بالقاهرة المعزية ، في الثالث والعشرين من ربى الأول سنة ٣٧٥ هـ (١٣ أغسطس سنة ٩٨٥ م) وأمه أم ولد ، وقد كانت حسبياً تقول الرواية الكنسية المعاصرة ، جارية رومية نصرانية من طائفة الملكية<sup>(٢)</sup> ، وكان

(١) كان عمره بالضبط إحدى عشرة عاماً وخمسة أشهر وستة أيام (المقريزي في الخطط ج ٤ ص ٦٨) ، وانتها الحيناء (خطوط استانبول لوحة ٥٠ ب).

(٢) في سنة ٤٥١ م حدث شتاق في الكنيسة القبطية ، على أثر ما وقع في مجمع خلقيدونه للكلنس من الجدل اللاهوتي ، ورفض الأقباط الخصوص لقرارات هذا المؤتمر ، فاعتبرهم الإمبراطور كفرة ؛ واحتلوا للإسكندرية بطريركاً من قبله عرف أتباعه بالملكية ، وهم الأقباط الكاثوليك وأنصار الإمبراطور ، وعرف الأقباط المارجون وهم الكثرة باليعاقبة والمنوفية .

لها أيام العزيز نفوذ عظيم في الدولة<sup>(١)</sup> ، وكان لهذا النفوذ أثره بلا ريب في سياسة التسامح الواضح التي اتبعتها العزيز نحو النصارى ، وفي تقوية جانبهم ونفوذهم ، وتمكّنهم من مناصب النفوذ والثقة كما رأينا . وكان لهذه السيدة النصرانية أنموان هما أرسانيوس (أو أرساني) وأريسطيس ، رفعهما العزيز بتدخله ونفوذه إلى ذرى المناصب الكنسية ، فعين أريسطيس بطيريركا للملκية ببيت المقدس (سنة ٣٧٥ هـ - ٩٨٥ م) ، وعين أرسانيوس في نفس العام مطراناً للقاهرة ، ثم عين بعد ذلك بطيريركا للملκية بالإسكندرية (سنة ٣٩٠ هـ - ١٠٠٠ م)<sup>(٢)</sup> ، وقد كان لهذه المصاورة أثراً أيضاً في سياسة العزيز نحو النصارى ، وقوى جانب الطائفة الملكية يومئذ ، ووضعت يدها على بعض كنائس العيادة ؛ وكان للبحرين نفوذهما بلا ريب ، في بلاط يرتبط بهما بأواصر المصاورة ، وفيه أخوهما « زوج »<sup>(٣)</sup> الخليفة الراحل ، وأم

(١) وردت هذه الرواية وغيرها مما نشير إليه فيما بعد ، في مخطوط كنسى هام يسمى « سير البيعة المقدسة » ، وهو ذيل لكتاب « سير الآباء البطاركة » الذي وضعه ساويرس بن المفعع أسقف الأشمونيين في عهد العزز والعزيز في تاريخ بطاركة الإسكندرية ، ووقف في كتابته حتى أوائل الدولة الفاطمية . وقد طبع هذا القسم بعنوانه المذكور في بيروت بمناية اليسوعيين . ولكن سهـ الكتاب استُونفت كتابته باسم « سير البيعة المقدسة » حيث وقف ساويرس ، واشترك في كتابة هذه السير عدد من الأجدار المتعاقبين ، وتولى كتابة القسم الخالص بمصرى العزيز والحاكم ، قس معاصر يدعى الأب ميخائيل « كاتب السنود يقاپکرسى مار مرقص » (البطيريكية) كما يقول لنا ذلك خلال الكتاب ، فكتب سيرة الأنبا فيلاتوس البطريرك الثالث والستين وهو معاصر العزيز ، ثم الأنبا زخاريا البطريرك الرابع والستين وهو معاصر الحاكم بأمس الله ، وأورد الكتاب خلال حديثه كثيراً من الأقوال والروايات المأمة عن الحاكم وحياته الخاصة وال العامة . وقد وفقت دار الكتب إلى اقتناص نسخة فنغرافية كاملة لهذا المخطوط الكنسى الهام (وتحفظ برقم ٦٤٣٤ ج) ، وهذا المخطوط هو الذي نشير إليه فيما بعد بأنه « المخطوط الكنسى » .

(٢) راجع تاريخ الأنطاكي ص ١٦٤ و ١٦٥ و ١٨٥ و ٢٩٨ . والمكين ابن العميد ص ٢٤٧ .

(٣) يقول ابن العميد إنها كانت زوجته (ص ٢٤٧) ، بينما تقول الرواية الكنسية المشار إليها إنها كانت بشارته وسريرته .

ولده الخليفة القائم . ولم يترك العزيز من البنين سوى الحاكم<sup>(١)</sup> ، ولكنه ترك من زوجه أو جاريته النصرانية أيضاً ، ابنة هي ست الملك التي أشرنا إليها فيما تقدم ، وكانت تكبر أخاها الحاكم ب نحو خمسة عشر عاماً ؛ فقد ولدت بالغرب سنة ٣٥٩ هـ (٩٧٠ م) ، وكانت عند وفاة أبيها في السادسة والعشرين من عمرها ؛ وكانت حازمة عاقلة ، قوية العزم ببصرة بالأمور<sup>(٢)</sup> ، وكان والدها العزيز يحبها ويستمع إلى نصائحها في كثير من الأمور ، وكان لها أثر ظاهر في توجيه سياسته نحو النصارى ، فكلما هبت بادرة من السخط أو الميل إلى اضطهادهم ، تدخلت لتطييفها والعود إلى سياسة التسامح ؛ وسُرِّي فيها بعد أولى دور خطير تضطلع به ست الملك في مجرى الحوادث والشُّؤون .

وهنا تعرض نقطة غامضة . ذلك أن الرواية النصرانية هي التي تنقل إلينا أن زوجة العزيز أو أم أولاده كانت رومية نصرانية ؛ وتنتقل إلينا في موطن واحد فقط أنها هي أم ولده الحاكم ، فتقول لنا الرواية الكنسية (القبطية) المشار إليها : « وكان الملك العزيز بالله بن المعز لدين الله ، قد رزق ولداً من سرية له رومية . وجلس في الملك من بعده ، ولقب بالحاكم بأمر الله ، وكان للسرية المذكورة التي هي أم الحاكم أخ اسمه أرساني ، فجعلته يعنيتها بطريرك الملكية . . . الخ »<sup>(٣)</sup> . ولكنها تنقل إلينا في غير موطن أنها أم ابنته ست الملك فقط ، دون الإشارة إلى أنها أم الحاكم ، فيقول لنا يعني الأنطاكي مثلاً ، وهو مؤرخ نصراني معاصر : « وفي شهر رمضان سنة خمس وسبعين وثلاثة ، صير أريستس خال السيدة ابنة العزيز بالله بطريركًا على بيت المقدس ، أقام عشرين سنة ومات بالقدسية ، وصبر أخوه أرسانيوس أيضًا مطراناً على القاهرة ومصر »<sup>(٤)</sup> . ويقول لنا المكين ابن العميد في صراحة ووضوح « إن العزيز بالله صاحب مصر تزوج امرأة نصرانية ملكية ورزق منها بنتاً ،

(١) رزق العزيز قبل ولده الحاكم باسم محمد ، ومشه ولاية عهده ، ولكنه ترقى إبان حياته (نهاية الأربع ، نسخة دار الكتب انفوغرافية ج ٢٦ ص ٥٠) .

(٢) نهاية الأربع ج ٢٦ ص ٦١ ، والنجمون الزاهرة ج ٤ ص ١٩٥ .

(٣) راجع الخطوط الكنسية المشار إليه .

(٤) تاريخ الأنطاكي ص ١٦٤ .

وكان للمرأة أخرين أحد هما اسمه أرميس (أريستس) صبره بطريركا على بيت المقدس ، والآخر أرسانيوس صبره بطريركا للملكية على القاهرة ومصر ، وكان لهما من العزيز جانب لأنهما أخولة ابنته «<sup>(١)</sup>». هذا بينما تلزم الرواية الإسلامية الصمت إزاء هذه المسألة كلها ، ولا تشير إلى أم الحاكم إلا بأنها «السيدة العزيزية» «<sup>(٢)</sup>» ، بل نرى المقريزى يشير إلى أرسانيوس وولايته لمنصب البطريركية دون الإشارة إلى أنه صهر العزيز أو خال ست الملك «<sup>(٣)</sup>». وما يبعث إلى التأمل أنه إذا كانت هذه السيدة النصرانية هي أم ست الملك ، فإن العزيز يكون قد تزوجها أو تسرّها ، وهو ولد عهد بالغرب قبل سنة ٣٥٩ هـ وهو تاريخ مولد ابنته — ففي أي ظرف حصل هذا الزواج أو التسرّى؟ وفي أي ظرف وقعت هذه الجارية الرومية الملكية في يد البلاط الفاطمى بالغرب؟ هذا ما لا توضحه لنا الرواية . ومن جهة أخرى فإن الرواية الكنسية المعاصرة ، هي التي تنفرد بالقول بأن هذه السيدة هي أيضاً أم الحاكم ، هذا بينما تكرر الرواية النصرانية المعاصرة والتأخرة أنها هي أم ست الملك فقط ؛ ولو كانت نفس الأم هي أم الحاكم ، وهو الخليفة وشخصيته أهم من شخصية أخته ، لما ترددت الرواية في ذكر هذه الحقيقة . وقد ولد الحاكم بعد مولد أخته بستة عشر عاماً (سنة ٣٧٥ هـ) ، ولم يرزق العزيز خلال هذه الفترة إلا بابن واحد هو محمد الذى توفى طفلاً ، وفي ذلك أيضاً ما يبعث إلى التأمل .

أفلأ نستطيع على ضوء هذه الملاحظات ، أن نرتّب في هذا القول الذى تنفرد به الرواية الكنسية ، وأن نعتقد أن هذه السيدة النصرانية ، كانت أمّاً لست الملك فقط ، وأن «السيدة العزيزية» التي تشير إليها الرواية الإسلامية بأنها أم الحاكم ، هي سيدة أخرى وأنها هي الزوجة الشرعية؟ هذا ما نميل إلى الأخذ به خصوصاً إذا ذكرنا موقف ست الملك من التنصارى وهو موقف عطف دائمًا ، و موقف أخيها الحاكم وهو موقف اضطهاد وقسوة لا مثيل لهما ؛ وصمت الرواية الإسلامية في هذا الموضع لا يمكن أن يحمل على أنه

(١) المكين ابن العميد ص ٢٤٧ .

(٢) المقريزى في المخطط ج ٢ ص ٢٠٢ .

(٣) المخطط ج ٤ ص ٣٩٨ .

صحت تحفظ وإغضاء؛ لأن الرواية الإسلامية تقدم إلينا ثبتاً حافلاً من الخلفاء، الذين ولدوا من أمهات من النصارى، وفي مقدمتهم عبد الرحمن الناصر أعظم خلفاء الأندلس، وتذكر لنا أمهاتهم.

ومن العزيز ولأبيه عهده لابنه الحاكم مذكراً طفلة في الثامنة (شعبان سنة ٣٨٣)، وبوبيع بالخلافة في بلبيس يوم وفاة أبيه، وذلك في عصر يوم الثلاثاء ٢٨ رمضان سنة ٣٨٦ هـ. وقد انتهى إلينا وصف بعض المناظر، التي أحاطت بتولية الخليفة الصبي، وهي مناظر شائقة مؤسية معاً، نقلها إلينا مؤرخ معاصر هو المسيحي مؤرخ الدولة الفاطمية، ووزير الحاكم وصديقه فيما بعد، نقاً عن الحاكم ذاته، قال: «قال لي الحاكم، وقد جرى ذكر والده العزيز: يا مختار استدعاني والدى قبل موته، وعليه المحرق والضياد، فاستدناه إلى وقبلي وضمي إليه وقال: وأغمي عليك يا حبيب قلبي، ودمعت عيناه. ثم قال: امض يا سيدى والعب، فأنا في عافية»، قال: فقضيت، والتهيت بما يلتهي به الصبيان من اللعب، إلى أن نقل الله سبحانه وتعالى العزيز إليه. قال: فبادر بـ«رجوان»، وأننا في أعلى جيزة كانت في الدار، فقال: انزل ويبحث، الله الله فيما وفيك، قال فنزلت فوضع العمامة بالجواهر على رأسى وقبل لي الأرض، وقال: السلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته، قال: وأخرجني حينئذ إلى الناس على تلك الهيئة، فقبل جميعهم لي الأرض وسلموا على بالخلافة»<sup>(١)</sup>.

وقد وقع هذا المنظر في مدينة بلبيس حيث أدرك العزيز مرض موته كما قدمنا؛ وفي صباح اليوم الثاني – وهو يوم الأربعاء ٢٩ رمضان – سار الحاكم إلى عاصمة مملكته في موكب فخم تطلله أبهة الخلافة، رهيب يطلله جلال الموت، وأمامه جثة أبيه، وقد وضعت في عمارية برزت منها قدماء، وعلى رأسه المظلة حملها ريدان الصقلي، وبين يديه البنود والرايات، وقد ارتدى دراعة مصنوعة، وعمامة يكللها الجواهر، وتقلد السيف، وببيده

(١) راجع ابن خلkan ج ٢ ص ٢٠١، ولم يصل إلينا تاريخ المسيحي ذاته، وإنما وصلتنا منه شنور كثيرة على يد المؤرخين المتأخرین. وقد تحدثنا فيما بعد عن المسيحي، في الكتاب الثالث».

رمي . فدخل القاهرة عند مغيب الشمس في هذا الحفل الرهيب الفخم ؛ وفي الحال أخذ في تجهيز أبيه ، فتولى غسله قاضي القضاة محمد بن النعيم ، ودفن عشاء إلى جانب أبيه المعز في حجرة القصر . وفي صباح اليوم التالي ، أعنى يوم الخميس ، بكر سائر رجال الدولة إلى القصر ، وقد نصب للخليفة الصبي في الإيوان الكبير ، سرير من الذهب ، عليه مرتبة مذهبة ؛ وخرج من القصر إلى الإيوان راكباً وعلى رأسه معمرة الجوهر ، والناس وقوف في صحن الإيوان ، فقبلوا الأرض ، ومشوا بين يديه حتى جلس على عرشه ، وسلم عليه الجميع بالإمامية ، وباللقب الذي اختير له وهو : « الحاكم بأمر الله » . ونودى في القاهرة والبلدان ، أن الأمان موطرد والنظام مستتب . فلا مؤنة ولا كلفة ، ولا خوف على النفس أو المال<sup>(١)</sup> .

وكان أول سجل صدر عقب التولية ، سجل بإقرار تعين محمد بن النعيم في القضاء ، وأن يوكل إليه أمر الدعوة ، والصلحة بالناس نيابة عن أمير المؤمنين . وعلىثر ذلك كتب سجل آخر ، من إنشاء أبي منصور بن سورين الكاتب وبخطه ، قرأه القاضي محمد بن النعيم بالجامع (الجامع الأزهر) وهو يتضمن وراثة الحاكم الملك عن أبيه ، وبعد الرعية لحسن النظر إليهم ، ويعلن فيه إسقاط بعض مكوس كانت بالساحل ، فكان لذلك في الناس أطيب وقع<sup>(٢)</sup> .

وأوصى العزيز قبل موته بولده ، ثلاثة من أكابر رجال الدولة هم : برجوان الصقلي خادمه وكبير خزائنه ، والحسن بن عمار الكتائى زعيم كتابة ، أقوى القبائل الغربية وعماد الدولة الفاطمية منذ نشأتها ، ومحمد ابن النعيم قاضي القضاة . وعهد بالوصاية الفعلية إلى الأول والثاني . وكان زعماء كتابة ، قد تخلعوا عن البيعة أولاً ، وطلبو صرف الوزير عيسى ابن سطورس ، وأن يوكل الأمر لأحد منهم . وكان هذا هو الذي رتبته وصية العزيز بالفعل<sup>(٣)</sup> . وكان برجوان ، ويسمى أبو الفتوح ، خصياً

(١) نقل إلينا ابن علikan وصف هذه المناظر عن صاحب تاريخ القبروان (ج ٢ ص ٣٠١) .

وراجع أيضاً خطط المقريزى ج ٤ ص ٦٨ ، والنجوم الراherة ج ٤ ص ١٢٣ .

(٢) ائماع الحنفاء (خطوط استانبول) لوحة ١٥١ .

(٣) ائماع الحنفاء (خطوط استانبول) لوحة ٥١ ب .

صقلبياً ، ربي في القصر ، واصطفاه العزيز بالله وولاه إمارة القصر ، وخلع عليه لقب «الأستاذ» وهو من ألقاب الوزارة في الدولة الفاطمية ، وعهد إليه بمهام الأمور ، وأولاده ثقة عظيمة . وكان ابن عماد رجلاً قوياً الشكيمة ، وافر العصبة ، ولكن برجوان كان بظروفه وطبيعة منصبه ، أوثق اتصالاً بال الخليفة الصبي ، وأشد تأثيراً فيه ومقدرة على توجيهه ، فلم يلبث أن نشب الخلاف بين الرجلين ، واشتدت المنافسة بينهما ؛ وقام ابن عماد بتذليل الشؤون بادئ ذي بدء ، ولقب في سجل تعينه بأمين الدولة ، وهو أول لقب من نوعه في الدولة الفاطمية . وكان الوزير ابن كلس قد عمل أيام المعز والعزيز على مقاومة وإضعاف نفوذهما ، فعمل ابن عماد لإعادتها إلى سابق مكانها ونفوذهما ، وعين أبي عبد الله الموصلى في الكتابة ، واستخلفه على أخذ رقاع الناس وتقييعاتهم ، وأقر عيسى بن نسطورس على ديوان الخاص<sup>(١)</sup> ؛ وظهر ابن عماد بمظهر الطاغية المطلق ، فكان يدخل القصر ويغادره راكباً ، ويجلس بجوار غرفة الحاكم ، وألزم جميع الناس بالترجل له ، وأغلق بابه إلا على الخاصة والأكابر من شيعته ، وأغدق الأموال والأعطية على كتامة ، ففرق فيهم كثيراً من جواري القصر ؛ وأعنت عدداً كبيراً منهم توفيراً للنفقة ، وقطع معظم الرسوم والأرزاق ، التي كانت مقررة للغلسان الترك ، واستولى أحداث المغاربة على وظائف الدولة ، واقسموا سلطاتها ، وعاشا في شؤونها ومرافقها ، وكثير اعتدوا عليهم على الناس وعلى أموالهم ، وابن عماد يغضى عن عيدهم وعدوانهم<sup>(٢)</sup> . وحرضه بعضهم على قتل الحاكم والتخلص منه ، فأبى استصغاراً لشأنه أو رهبة من العواقب . وأدرك برجوان ما يهدده وسيده من خطر . فكاتب بنجوتكن واستدعاه بقواته من الشام ، واستبعد ابن عماد من جانبه ، وأذاع أن بنجوتكن ينوى الخروج والثورة ، وجهز لقتاله جيشاً معظمه من كتامة ، أسندة قيادته إلى أبي تميم سليمان بن جعفر بن فلاح (أواخر

(١) اتماط الجناء (مخطوط استانبول) لوحة ١٥١.

(٢) راجع نهاية الأربع (النسخة الفتوغرافية) ج ٢٦ ص ٥٢ ، والأناطاكي ص ١٨١ ، وابن خلكان ج ٢ ص ٢٠١ ، وابن الأثير ج ٩ ص ٤٠ ، والمرizzi في المخطوط ج ٣ ص ٥٧ و ٥٨ . وكذلك اتماط الجناء (مخطوط استانبول) لوحة ٥٢ ١ وب .

سنة ٣٨٦ هـ ) ، فلما علم بنجوتكن بنخروجه ، سار في قواته جنوباً إلى الرملة (فلسطين) متاهياً لقتاله ؛ ولقيه سليمان لأول مرة عند رفح وهزمه ؛ فاستدرج بنجوتكن بين الجراح الطائفي ، فانضم إليه بجموعه من الأعراش ، ولقيهم سليمان بظاهر عسقلان ، فهزم بنجوتكن مرة أخرى ومزقت قواته ؛ ولكن ابن عمار أعلن العفو عنه (جحادي الأولى سنة ٣٧٨ - ٩٩٧ مـ ) . وبعث سليمان أخاه علياً في قوة إلى دمشق ؛ وبعث إلى ابن الجراح يطالبه بأن يبعث بنجوتكن إلى القاهرة ، وأنه لن يلقى سوءاً ، فبعث به ، ودخل القاهرة في رجب ، وأنزل في إحدى الدور مكرماً . ولبث بنجوتكن مقيماً بالقاهرة ، ممتععاً بعطاف الحاكم ورعايته ، حتى توفي بعد ذلك بعشرين عاماً ، في أواخر سنة ٣٩٧ هـ<sup>(١)</sup> .

وهكذا اشتد ساعد كتامة ، وبالغ زعماؤها في الاستئثار بالسلطات والولاية ، واشتد عليهم وطغيانهم ، وعزل أصدقاء برجوان عن مناصبهم ومنهم جيش بن الصمصامه والى طرابلس ؛ ولاح مدى حين أن كفته كتامة قد رجحت في كل شيء ، وأن نفوذ برجوان والصقالبة سيقضي عليه ؛ ولكن برجوان كان ساهراً يرقب ابن عمار ، ويتمس الفرصة لمناؤه وإسقاطه ، ويدرس له الدسائس ويؤليب عليه زعماء الجناد الناقمين ، فلم يمض عام حتى ناقمت الصعباب والأحقاد من حوله ؛ وشعر ابن عمار بخرج موقفه وأخذ يعد العدة للدفاع عن نفسه ، وأخذ كل من الفريقين يتخيّل الفرصة للإيقاع بخصمه ، وانضوى الزعماء الناقمون مثل بنجوتكن وابن الصمصامه ، تحت لواء برجوان والصقالبة . وأخيراً وقع الانفجار ، ووثبت جماعة كبيرة من الزعماء والجناد بتحريض برجوان وتدميره ، وهاجت الكتامين في ظاهر القاهرة (شعبان سنة ٣٨٧) ، وأخْنَثتُهم ، وهو جدت دار ابن عمار وتهبت ، فتحول إلى داره مصر ، وتوارى حيناً ، واضطر أن يترك الميدان حراً لمنافسه . حندث عهد بالنظر إلى برجوان (أو أخير رمضان) ، وقبض برجوان على زمام الأمور بقوة ، وبالرغم من أن الحاكم لم يثبت أن رد ابن عمار إلى منصبه وامتيازاته ، مصانعة منه لكتامة وضيّاً نالسكينتها وطاعتتها ، فإن برجوان

(١) اتماظ الخنفاء (مخطوط استانبول) لوحة ١٥٢ و ١٥٣ .

استأثر بكل سلطة حقيقة داخل البلات وخارجها . وكان في مقدمة ما عمله أن جمع الغلمان الترك ونهام عن الشعب والتعرض للكتامين والمغاربة ، وأجرى الرسوم والرواتب التي قطعها ابن عمار ، وأجرى لابن عمار نفسه وآلها ما كان يجري لهم أيام العزيز ، واختار لحاونته كتاباً نصراً اانياً هو أبو العلاء فهد ابن إبراهيم ولقبه بالرئيس ، وفرض إليه النظر والتقييم والمراجعة ، ورتب الغلمان في القصر ، وأكده عليهم في ملازمة الخدمة وتفقد أمور الناس ، ومنع من الوساطة ، وكان يستقبل الناس في داره ثم يسير بهم إلى القصر<sup>(١)</sup> . ولزم برجوان الحاكم يقيم معه بالقصر ، ويسره على توجيهه ، ويستأثر لديه بكل صلة ونفوذ ، واستبد بكل أمر في الدولة ، واستقرت الأمور حيناً ، وفي أواخر سنة ٣٨٧ هـ (٩٩٧ م) بعث الحاكم بأمر الله مع الشريف الداعي على بن عبد الله سجلين ، لأبي مناد باديس بن يوسف بن ذيري ، أحدهما بولايته للمغرب ، وتلقىيه بنصير دولة الحاكم ، والثاني بوفاة العزيز بالله وخلافة الحاكم ، وأخذ عهد الطاعة علىبني مناد ، فاستقبل الرسول أكرم استقبال ، وأخذت البيعة للحاكم على جميع قبائل صنهاجة وبطونها ، ويبدو واضحاً من ذلك أن سيادة الخلافة الفاطمية المصرية ، الزمنية والروحية ، كانت في ذلك الوقت تمتد حتى إفريقية (تونس) . وسوف نرى فيما بعد أنها كانت تشمل أيضاً جزيرة صقلية<sup>(٢)</sup> .

وقد وصف لنا المريزى في « اتعاظ الحنفاء » سيرة الحاكم في غدواته وروحاته ، في تلك الفترة الأولى من ولايته ، وفيها يبدو طبيعياً لا تطبع حركاته أو تصرفاته أية نزعة شاذة أو غير عادية ؛ فكان في كل يوم يركب إلى الميدان ، ويجلس على سريره بالطارمة<sup>(٣)</sup> ، فتعرض عليه الخيل ، والقراء

(١) اتعاظ الحنفاء (مخطوط استانبول) لوحة ٥٣ ب.

(٢) اتعاظ الحنفاء (مخطوط استانبول) لوحة ٥٣ ا.

(٣) كان من ملحقات القصور الفاطمية إصطبلان كبيران ، أحدهما اصطبل الطارمة ، وموقعه قبالة قصر الشوك ، والآخر يعرف باصطبل الجمزة وموقعه بحارة زويلة ؛ وكان للخليفة القائم نحو ألف رأس من الخيل ، في كل اصطبل منها نحو النصف ، منها ما هو برس الخاصن ، ومنها ما يعار لرکوب أصحاب الرتب والمستخدمين ، ومنها ما يخرج أيام الموسم . وقد وصف لنا المريزى هذه الاصطبلات ومحفوبياتها وصفاً شائياً (راجع المخطوطة ج ٢ ص ٣١١ و ٣١٢) .

بن يديه ، وقد ينشده بعض الشعراء قصائدهم ، ثم ينصرف إلى القصر ، فيجلس برجوان وكاتبه فهد ، للنظر في رقاع المتظلمين وأرباب الحاجات ، حتى تنهى . فإذا فرغ الحكم من تناول غذائه ، ورفعت المائدة ، تقدم أبو العلاء (فهد) فجلس بين يديه ليعرض على الخليفة ما لديه من الرقاع ، وبرجوان قائم على رأسه ؛ فإذا ثمت قراءة الرقاع ، وقع الحكم بخطه في أعلى كل رقعة منها بما يراه ، ثم يخرج بها فهد ، فتفرق كلها ، ويغضي بها إلى الديوان فينفذ ما فيها دون مراجعة .

وي Nehو المقريزى بما كان للحاكم في تلك السن المبكرة من مقدرة في تذوق الشعر ، وتميز الجيد منه ، فيقول لنا إن الحكم كان إذا جلس في الطارمة ، وأنشده الشعراء ، تناول برجوان قصائدهم فجعلها في كمه ، فإذا فرغ من عرض الرقاع وتقيعها ،قرأ القصائد ، وقد حضر من له تميز ومعرفة بالشعر ، فكان الحكم له من الحذق في ذلك ما ليس لغيره ، فإذا أنشأه الشاعر ، أو أنسد له أبو الحسن المنشد ، ومر بالبيت النادر أو المعنى الحسن ، نبه برجوان عليه واستعاده مراراً ، ثم يوقع لكل واحد منهم بعد استحقاقه ومبلاعه من صناعته ، وتخرج صلاتهم وفقاً لذلك<sup>(١)</sup> .

واستمر برجوان يتبوأ ذروة القوة والنفوذ زهاء عامين ونصف . وفي عهده وقعت عدة ثورات وقلائل في الشام والمغرب ، وحاول بعض الحكام والزعماء المحليين الخروج على حكومة القاهرة ، فسير برجوان جيشاً إلى الشام بقيادة جيش بن الصمصامة مكان سليمان بن جعفر بن فلاح ، فقاتل الثوار في عدة مواقع ، وأخضعهم تباعاً ، واستعاد دمشق ؛ واشتباك مع الروم (البيزنطيين) في عدة مواقع في شمال الشام ، وكانوا قد انتزروا فرصة الإضطراب للإغارة على الشعور وتأييد الخوارج ؛ فهزتهم وردهم إلى الشمال حسبياً نفصل ذلك بعد . وسير برجوان جيشاً آخر إلى برقة حيث اضطربت الثورة ، فرد النظام إليها ، واستعمل عليها أبو الحسن الخادم يانسا الصقابي . وكانت الدولة الفاطمية منذ نشأتها تعتمد حسبياً تقدماً على تأييد القبائل المغاربية ، ويستأثر زعماؤها بمعظم مناصب القيادة والحكم والإدارة ، حتى عهد المعز

(١) اتماظ الحنفاء (خطوط إسطنبول) لوحة ٥٢ ب .

لدين الله ؛ ولكن ولده العزيز مال إلى اصطناع الموالي من الترك والصقالبة ، فقدمهم في القصر وفي الجيش ، وبدأت المنافسة من ذلك الحين بينهم وبين الزعماء المغاربة<sup>(١)</sup> . وكانت سياسة برجوان ترمي إلى تحطيم نفوذ الزعماء المغاربة ، وزرعهم عن الولايات والشغور ، وتوزيع السلطة على نفر من أصدقائه الصقالبة ، يستطيع أن يعتمد على ولايهم ، وأن يسيرهم وفق أهوائه ؛ فعن إلٰى جانب يانس ، طائفة منهم حكم الولايات والشغور ، مثل ميسور الخادم والى طرابلس ، ويمن الخادم ( وهو أخو برجوان ) والى غزة وعسقلان ؛ وعن بالقصر وفي الوظائف الكبرى عدد آخر منهم ؛ فعن فائق الخادم الصقلبي قائدًا للأسطول ، وقد خرد الصقلبي ولالية الشرطة السفلية . وقد خرد الخادم الأسود شرطة القاهرة . وتمت هذه التعيينات كلها في بداية سنة ٣٨٨ هـ<sup>(٢)</sup> . وجئ برجوان بعد هزيمتهم إلى السلم ، وعقدت بين بلاط القاهرة والإمبراطور بأسيل الثاني قيسار قسطنطينية ، أوامر الصداقة والهدنة مدى حين<sup>(٣)</sup> .

وفي المحرم سنة ٣٨٩ ، توفي قاضي القضاة محمد بن العمأن ، بعد أن ولّ قضاء مصر منذ أيام العزيز نيفا وأربع عشرة عاما ، وظهر على أثر وفاته أن في ذمته أموالاً كثيرة للببا ، فحُكِمَ على أمتعته ، وبيعت ودفع ثمنها لذوي الحقوق . وأمر الحاكم بتلك المناسبة ألا يودع عند عدل أولاً أمين شئ من أموال الببا ، وأن تودع في منزل خاص بزفاف القناديل ، فإذا أريد دفع أموال الببا ، حضر أربعة من ثقات القاضي ، وجاء كل أمين فأطلق له من يلي عليه رزقه ، وذلك بعد موافقة القاضي ، واتخاذ الوثيقة الالزمة على الأمين .

واستدعي برجوان أبا عبد الله الحسين بن علي بن العمأن إلى حضرة الحاكم فخلع عليه خلعاً نفيضة وضاعف أرزاقه وإقطاعاته ، ونذهب لقضاء مصر وأعمالها ، وقال له : وقد أرحت عليك ، فلا توجد بي سبلاً إليك بتعرضك الدرهم من أموال المسلمين ، فقد أغنتك عنها . وفي الحال اتخذ

(١) خطط المقرizi ج ٤ ص ٦٨ وج ٣ ص ١٧ و ١٨ .

(٢) خطط المقرizi ج ٣ ص ١٨ ، واتماط الحنفاء (خطوط استانبول) لوحة ١٥٣ .

(٣) ابن الأثير ج ٩ ص ٤٢ .

الحسين إجراءات حازمة للمحافظة على أموال الأيتام ، وإيداعها بمكانها في زقاق القناديل ، وألزم ولاة الأمر بتقديم الحسابات الدقيقة عنها ، واستختلف عنه في قضاء مصر (الفسطاط) أبا عبد الله الحسين بن محمد بن طاهر ، وفي قضاء القاهرة ، أبا الحسن مالك بن سعيد الفارقي ؛ واشتد في الأحكام ، وتولى في نفس الوقت أمر الدعوة ، ونظم قرائتها بمجالس القصر ، وعلت منزلته عند الحاكم<sup>(١)</sup> .

وفي هذه التفاصيل التي حرصنا على إيرادها ، ما يدل على تلك الخلطة التي برزت فيها بعد من بين صفات الحاكم ، وهي الحرص على الأموال الخاصة ، والتعسف من التطلع إليها ، والمساس بها .

\* \* \*

ماذا كان موقف الحاكم خلال هذه الفترة الأولى من خلافته وهي الفترة التي استأثر فيها برجوان بتدبير الأمور ؟ لقد كان برجوان بلا ريب ، يحجبه ما استطاع عن الاتصال برجال الدولة وشيوخها ، ويدفع به ما استطاع إلى مجال اللهو واللعب ؛ وكانت أم الحاكم ، تشهد ولدها ينمو ويتعرّع ، في ظل هذه الوصاية الخطرة ، عاجزة عن التدخل لحمايته أو توجيهه ، لأن برجوان لم يفسح لها أى مجال للتدخل في شؤون الدولة . غير أن الحاكم كان يشعر رغم حداثته بخطورة المنصب الذي يتبوأه ؛ ولم يلبث أن استرعى سير الأمور اهتمامه ، ولم يلبث أن فطن إلى موقف برجوان ، واستئثاره بالسلطة واستبداده بالشيوخ ؛ ولما بلغ برجوان ذروة السلطان والنفوذ ، كان الحاكم قد أشرف على الخامسة عشرة ، وأضجع الطفل فتى يافعاً شديداً اليقظة والطموح ؛ وكان برجوان يذهب في طغيانه وعسفه إلى حدود بعيدة ، ويثير حوله ضرراً من البغضاء والبغضاء ، ويحفز بذلك خصومه داخل البلاط وخارجيه إلى العما على تقويض سلطاته ومكانته . واعتتقد برجوان أن الجلو قد خلا له ، فانكب على ملاهييه ولذاته ، يقضى معظم أوقاته في مجالس الأنس والغناء والطرب ، فكان يجتمع بالغنيم والقينات ، ولا يخرج من ذلك إلا في الصحبى ، بعد أن

---

(١) اتعاظ المختناء (مخطوط استانبول) لوحة ٤٤١ . وقد نشرنا سجل تعين الحسين ابن الشهان بأكله في نهاية الكتاب في الوثائق والسجلات .

يزدحم الناس على بابه ، ثم يركب متاحراً إلى القصر ، ولا ينفع من الأمور إلا ما يحلو له دون مشاورة أو مراجعة .

ولم يفعلن برجوان من جهة أخرى ، إلى ما وقع في نفس الأمير الفتى ومشاعره من التبدل والتطور ، فاستمر يعامله معاملة الطفل المحجور عليه ، ويبلغ في حجمه بحجة حمايته والحرص على راحته ، ويكثر من الدالة عليه ؛ وذهب في استهتاره إلى مدى ، شعر الحاكم أنه لا يتفق مع مقامه ومكانته ؛ وربما ذهب برجوان إلى حد الإساءة إلى الحاكم ونقض أوامره ، بل إلى حد إهانة والتذكرة له ؛ ويقص علينا المقريزى منظراً من هذه المناظر التي اجترأ فيها برجوان على إهانة سيده خلاصته : « أن الحاكم استدعاه ذات يوم وهو راكب معه ، فسار إليه وقد ثنى رجله على عنق فرسه ، وصار باطن قدمه وفي الخلف قبالة وجه الحاكم » ، ونحو ذلك من المناظر والإهانات المثيرة<sup>(١)</sup> .

أحفظت نفس الحاكم هذا الضغط وهذا الاجتراء ؛ وما تنقله إلينا الرواية في تصوير هذا النضال بين الوصى ومحجوره ، أنه نقل إلى الحاكم أن برجوان يسميه بالوزجة ، أى الحياة الصغيرة ، فأرسل إليه بعض الأستانة يقول له إن الوجعة الصغيرة قد صارت تنبيناً كبيراً<sup>(٢)</sup> ؛ وقد كان ذلك برجوان نذير الخطر الداهم . ذلك أن الحاكم أضمر التخلص من ذلك الوصى الطاغية ، وربما تأثر في هذا العزم بتحريض بعض خصوم برجوان ، ولا سيما ريدان الصقلي حامل المظلة وخصمه القوى داخل البلاط ، فقد أشار إلى الحاكم أن برجوان يزيد أن يفعل به ، ما فعله كافور مع أولاد سيده الإنخشيد<sup>(٣)</sup> . ولكن لاريب أن الحاكم كان قد بدأ يومئذ يثور لسلطته المسلوبة ، وأخذت تتفتح نفسه الوثابة ، تلك الأهواء العنيفة المضطربة ، التي بلغت ذروتها فيما بعد . وعلى أى حال فقد حكم على برجوان بالموت ، واستدعي الحاكم الحسين بن جوهر قائد القواد وعهد إليه بتلك المهمة ؛ وفي ذات مساء بعث الحاكم

(١) المقريزى في الخطط ج ٣ ص ٥ .

(٢) سير البيعة المقدسة (في الخطوط الكنسية المشار إليه) .

(٣) نهاية الأربع (المخطوط) ج ٢٦ ص ٥٥ .

إلى برجوان للركوب معه إلى المقس ، وانتظره في بستان قصر المؤلوة<sup>(١)</sup> ، ومعه ريدان حامل المظلة ، فوافاه برجوان هنالك ، وبعد أن سلم ، سار الحكم حتى خرج من باب البستان ، فوثب ريدان عنده على برجوان فطعنه في عنقه بسکن ، وانقضت عليه جماعة كانت قد أعدت لقتله ، فأخْنَوْه طعنة بالحناجر ، واحْتَزَوا رأسه ودفونوه حيث قتل (١٦ ربيع الثاني سنة ٣٩٠ هـ - مارس سنة ١٠٠٠ م) . ولما عاد الحكم إلى القصر كان خبر مقتل برجوان قد ذاع على لسان خادمه عقيق ، فاضطربت البطانة وأشرف الحكم عليهم ليُرى الخبر ، وصاحت بهم ريدان : « من كان في الطاعة فلينصرف إلى منزله ويُبَكِّر إلى القصر المعمور » فانصرف الناس متزعجين ، وفي نفس المساء اتَّخذ الحكم عدته لتوطيد الأمور ، واستدعى الرئيس فهدا ، وهذا روعه وأقره في منصبه من تولى الكتابة ، وجعله على رسمه .

ولم يك ذلك ختام المأساة ؛ ففي صباح اليوم التالي يُبَكِّر الناس إلى القصر ، فوقفوا بالباب ، ونزل قائد القواد الحسين بن جوهر ، وأذن لهم فدخلوا إلى ساحة القصر . والظاهر أن الحكم قد شعر على أثر وقوع هذه الضربة الدموية الأولى ، وأن عليه إيضاحاً يقدمه إلى الناس ، واعتذاراً يبرره لتصريفه . فخرج على فرس أشقر ، ووقف في صحن القصر ، وريدان عن يمينه ، وأبو القاسم الفارق عن يساره ، والناس قيام بين يديه . فحدثهم بنفسه قائلاً : « إن برجوان عبدي ، استخدمته فنصح ، فأحسنست إليه ، ثم أساء في أشياء عملها فقتلته . والآن فأنتم شيوخ دولي ( وأشار إلى كتامة ) : أنتم عندى الآن أفضل مما كنتم فيه مما تقدم . ثم التفت إلى الأتراك وقال لهم : « أنتم تربية العزيز بالله ، ومقام الأولاد ، وما لكل أحد عندى إلا ما يُؤثِّر ويجبه ، فكونوا على رسومكم ، وامضوا إلى منازلكم ، واضربوا على أيدي سفهائكم » . فدعوا جميعاً ، وقبلوا الأرض وانصرفوا .

ولم يكتف الحكم بهذا الإيقاص الشخصي لتصريفه ، بل أمر كذلك بكتابه

(١) كان قصر المؤلوة من أجمل القصور الفاطمية التي أعددت للزينة ، وكان له بستان ساحر يُؤمِّنُ الخلفاء والأمراء للتربيض ، وكان موقعه على الخليج بالقرب من باب القنطرة وشرق البستان الكافوري ( خطط المقريزي ج ٢ ص ١ ) .

سجل صدر في ٢٧ ربيع الثاني يشرح فيه بواعت المأساة ، ويذعن الناس إلى المدوع والتعامل وإلى رفع مظالمهم إليه مباشرة ، ويعدهم برعايته وإحسانه ؛ فصدر السجل المذكور بقلم كاتب الإنشاء أبي منصور بن سورين ، وقرئ بسائر الجواجم في مصر والقاهرة والجizra والجزيره ، وأنفذت منه نسخ إلى سائر التواحي والأعمال<sup>(١)</sup> . والظاهر من اهتمام الحاكم إلى هذا الحد بتبرير تصرفه في مقتل برجوان ، أنه كان يخشى أن يكون لهذا التصرف الدموي أثره في حدوث شغب بين الفتيان الصقالبة ، وبين صفوف الجيش التي اصططنها برجوان ، وربما حدث بالفعل شيء من ذلك .

ونخت على أموال برجوان وصودرت تركته ، وكانت عظيمة طائلة تحتوى على كثير من نفيس المتعاث والثياب والخليل والغلمان والكتب وغيرها<sup>(٢)</sup> . واحتفى أصدقاؤه من الميدان ، وكانت مدة نظره عامين وثمانية أشهر<sup>(٣)</sup> .

\* \* \*

وهكذا ظفر الحاكم لنحو أربعة أعوام من ولايته بأن يطوى مرحلة الحداة ، وأن يستخلص السلطة لنفسه ، وأن يبدأ عهد الحكم الحقيقى . وكان الحاكم يومئذ في الخامسة عشرة من عمره ، مضطرب النفس والأهواء ولكن وافر الذكاء والجرأة والعزم . فبدأ بتعيين مدير للدولة مكان برجوان ؛ ووقع اختياره على الحسين بن جوهر الصقلبي ، وكان العزيز قد ولاه القيادة بعد وفاة أبيه جوهر ، واصطفاه وأولاده ثقته وعطفه ؛ فلما توفي العزيز قُلِّد الحسين ديوان البريد والإنشاء مكان ابن سورين ؛ ولما قُتل برجوان لم يكن بين رجال الدولة من هو أرفع منه مقاماً ، وأجدل بتولى الشؤون العامة ،

(١) اتعاظ الجناء (مخطوط استانبول) لوحة ٤ ب و ٥٥ . وقد نشرنا نص هذا السجل بأكمله في نهاية الكتاب في مجموعة الوثائق والسجلات .

(٢) أورد لنا المقريزى تفاصيل شائقة عن محتويات تركة برجوان (اعظاظ الجناء - المخطوط - لوحة ٥ هـ ) .

(٣) المقريزى في اتعاظ الجناء (مخطوط استانبول) لوحة ٤ ب و ٥٥ هـ ، وفي الخطط ج ٣ ص ٥ ، ونهاية الأربع ج ٢٦ ص ٥٢ ، وفيه أن مقتل برجوان كان سنة ٣٧٩ هـ ، وهو خطأ واضح .

فاستدعاه الحاكم وخلع عليه ، وقلده النظر في أمور الدولة والتوقعات ، ولقبه في سجل التعيين « بقائد القواد » ؛ وعكف الحسين على تدبير الشؤون معاونة خليفة الرئيس فهد ، فإذا دخل إلى حضرة الحاكم ، جلس القائد وقام فهد خلفه يعرضان الكتب والرفاع عليه ، وأمر القائد أن تبلغ إليه المهام والطلبات في مكانه بالقصر ، وألا يلقاء أحد على طريق ، وألا يقصد أحد داره لقضاء أمر أو سؤال في حاجة ، وألا يخاطب غير لقبه الرسمي « القائد » دون تعظيم أو تفحيم ، وأمر أبا الفتوح مسعود الصقلبي صاحب السر بأن يوصل الناس إلى الحاكم ، وألا يمنع أحد من مقابلته أو الإتصال به ، فدخل الناس إليه وأخذ رقاعهم ، وقسمهم وقع فيها ، والحاكم جالس في مكانه ، يدخل إليه أرباب الحوايج ، ويبدى رأيه في الأمور الهامة . وقرئ بهذه المناسبة بالقصر سجل هذا نصبه بعد البسمة : « معاشر من يسمع هذا النداء من الناس أجمعين ، إن الله ، وله الكرياء والعظمة ، أوجب اختصاص الأئمة بما لا يشركها فيه أحد من الأمة ، فمن أقدم بعد قراءة هذا المنشور على خطابة أو مكتبة لغير الحضرة المقدسة ، سيدنا ومولانا ، فقد أحل أمير المؤمنين دمه ، فليبلغ الشاهد الغائب إن شاء الله »<sup>(١)</sup> . وغدا الحسين بن جوهر وصهره عبد العزيز بن محمد بن النعمان ، الذي خلف أبياه في منصب قاضي القضاة أعظم رجلين في الدولة ، واستمر الحسين يدبر الأمور مدى أعوام ، حتى تغير عليه الحاكم كما سيأتي .

وتناول الحاكم إدارة الدولة العليا بيديه ، ونظم له مجلساً ليلياً يحضره أكابر الخاصة ورجال الدولة ، وتبُّحث فيه الشؤون العامة ؛ وكانت هذه أول ظاهرة لهيام الحاكم بالليل والتجوال في ظلماته ، بيد أنه أبطل مجلسه الليل بعد حين ؛ وتوفى جيش بن الصمصامة وإلى الشام (ربيع الآخر سنة ٤٣٩هـ) ، فعين الحاكم مكانه فحلاً بن تيم ، ولما توفى لأشهر من ولادته ، عين مكانه علياً بن فلاح ؛ وكان اتجاه الحاكم يومئذ نحو إقصاء الأتراك والصقالبة وتمكين المغاربة ، كما كان الشأن أيام جده المعز ، ولعله كان يقصد في ذلك أيضاً إلى هدم سياسة برجوان في إصطناع الصقالبة . ووفد

(١) ا تمام الحتفاء ( مخطوط استانبول ) لوحة ٥٦ .

عليه ولدا جيش بن الصمصامة ، يحملان وصية أبيهما ، وفيها يوصى بجمعى  
أمواله للحاكم ، ويحملان إليه الأموال الموصى بها ، وكانت تبلغ نحو مائى  
ألف دينار بين نقد ومتاع ، فقرأ الحاكم الوصية وخلع على ابنى جيش ورد  
المال بِهِما قائلًا : « خذوه هنئًا مريثًا لكما »<sup>(١)</sup> ، ودلل بذلك على صفة من  
أخص صفاته ، هي العفة عن مال الرعية ، والزهد في المال بصفة عامة ،  
وسنرى أنه يدلل على هذه الخلعة في مواطن كثيرة .

وكان من حوادث هذا العام ( ٣٩٠ھ ) ، أن وفد على القاهرة ،  
تموصلت بن بكار وهو زعيم أسود من موالي باديس بن زيري أمير إفريقية ،  
فراراً من نعمة مولاه ، وكان معه أولاده وعددهم ستون ، وقدر كبير من  
المال والممتلكات ؛ فاستقبله الحاكم ، وخلع عليه ، وتقبل هديته وهي مائة ألف  
دينار وأشياء نفيسة أخرى من قاش وخيل وبغال ، وأنزل وأولاده في دار  
كبيرة أعدت لمقامهم . وكان بلاط القاهرة يرتاب في نيات باديس ، ويعضد  
الخارجين عليه . وسنرى فيما بعد كيف يكشف باديس عن نياته في الخروج  
على الخلعة الفاطمية .

وعزل خرد الخادم الصقلي عن ولاية الشرطة السفلية ، وعيّن مسعود  
الصقلي لولاية الشرطتين .

وتصدر في الثالث من ذي الحجة أمر بأن يعلق الناس القناديل على سائر  
الحوانيت والدور كلها ، وبجميع الحال والطرق الشارعة ، وغير الشارعة ،  
ففعلوا ؛ وكان هذا الأمر فاتحة الأوامر والمراسيم الإجتماعية العديدة التي  
صدرت تباعاً ، طوال عهد الحاكم ، والتي سوف نتحدث عنها تباعاً في  
مواضعها وأوقاتها .

---

(١) انتاظ المتناء ( مخطوط استانبول ) لوحة ٥٦ .

## الفصل السادس

### القتل سياج الطفيان

الحاكم يقبض على السلطة ويتولى إدارة الشؤون . هيئته وروعة مظهره . كيف تصوره لنا الرواية الإسلامية . فتكه باين عمار . مصرع عده من الكبار . مقتل الرئيس فهد . تولية العداس ومقتله . مقتل ريدان الصقلي . حوادث قتل أخرى . مصرع زعماء كثامة . فتنة في القضاء . الزاع بين الفاغحين الحسين ابن النعيم وعبد العزيز بن النعيم . تأييد الحكم للحسين وخطابه له . تنبيه عليه ومصرعه . مقاتل آخر . ذعر رجال الدولة . استثناء المتصرين والمال وأنخدم . صدور الأمانات لتطهيرهم . ارتياح المجتمع القاهري . الحسين بن جوهر وصهره عبد العزيز بن النعيم . مطاردهما ومصرعهما . مذبحة الفلمان والكتاب . مقتل القائد الفضل والوزير الروذاري والوزير ابن عبدون وآخرين . مأساة القائد غين وكاتبه الجرجاني . موجة التقطيل والسفك . مقتل قاضي القضاة سعيد بن مالك . مقتل الوزير الوزان وغيره . عدد الضحايا . الإرهاب المنظم . القتل وسيلة للحكم . أقوال الرواية في ذلك . السفك ملاد الطفاعة في كل عصر . أمثلة معاصرة . المنصر المكيائيالي في هذه السياسة . ما تزعمه الرواية في شفف الحكم بالسفك .

كان الحكم بأمر الله صبياً في نحو السادسة عشرة ، حينها بدأ يضطلع بمهام الدولة على هذا النحو . بيد أن هذا الفتى القوى النفس ، كان حاكماً حقيقياً يقبض على السلطة بيديه القويتين ، ويشرف بنفسه على مصاير هذه الدولة العظيمة ، ويبدي في تدبير شؤونها نشاطاً مدهشاً ، فيباشر الأمور في معظم الأحيان بنفسه ، ويتولى النظر والتدبير مع وزرائه<sup>(١)</sup> ؛ وهكذا كان الأمير اليافع يؤثر العمل المضنى ، على مجال اللهو واللعب ، التي يغمر تيارها من كان في سنها ، وفي مركزه وظروفه ؛ وقد لزم الحكم هذا النشاط المضنى

(١) راجع ابن الصيرفي ، الإشارة إلى من نال الوزارة ص ٢٦ .

طوال حياته . وكان الحكم ذا بنية قوية متينة ، وكان منذ حداثته يتمتع بعظهر الجبارية ، مبسوط الجسم ، مهيب الطلعة ، له عينان كبرتان سوداوان تمازجها زرقة ، ونظرات حادة مروعة كنظرات الأسد ، لا يستطيع الإنسان صبراً عليها ، وله صوت قوى مرعب يحمل الروع إلى سامعيه<sup>(١)</sup> ؛ وتقول الرواية المعاصرة في وصفه : « كان منظره مثل الأسد ، وعياته واسعة شهل ، وإذا نظر إلى الإنسان يرتعد لعظم هيئته ، وكان صوته جهر مخوف »<sup>(٢)</sup> . ويقول الأنطاكي : « ولقد كان جماعة يتعلمون للقائه في أمور تضطرهم إلى ذلك ، فإذا أشرف عليهم سقطوا على الأرض وجلأ منه ، وفحموا على خطابه »<sup>(٣)</sup> . ولقد كان الحكم في الواقع سليل نسل من الجبارية الصحراءيين الأقوباء ، الذين يذهبون في زهرة العمر والقوة<sup>(٤)</sup> ، وكان أبوه بالأخص عظيم القامة ، عريض المنكبين ، قوي التكوين<sup>(٥)</sup> ، فورث عنه ولده هذه الخواص الطبيعية البدية ، ولم يهددها في شهوات النفس التي ينغمس فيها أبناء القصور .

وهنا يبدأ عصر الحكم بأمر الله حقاً ، وهو أغرب عصر في تاريخ مصر الإسلامية ، وربما كان أغرب عصر في تاريخ الإسلام كله ، عصر يمازجه الخفاء والروع . وتطبعه ألوان من الإغراء والتناقض ، مدهشة مثيرة معاً ؛ ولكن هذه الألوان الخفية المغفرة ، وهذه النواحي المتباينة ، هي التي تسبيح على العصر أهميته وطراحته ، وهي التي تحيط شخصية الحكم بمحجب كثيفة من الظلمات يصعب اختراقها . ويحسن قبل أن نعرض إلى درس

(١) أخبار الدول المنقطعة للوزير جمال الدين المصري (نسخة دار الكتب الفتوغرافية المحفوظة برقم ٨٩٠ تاريخ ) .

(٢) سير البيعة المقدسة (في الخطوط الكنسية المشار إليه) .

(٣) الأنطاكي ص ٢٢١ .

(٤) يلاحظ أن المزيز أبو الحكم توفي في الثالثة والأربعين ، وأن جده المعز توفي في السادسة والأربعين ، وأن المنصور والمعز توفي في الثانية والأربعين (راجع خطط المقريزي ج ٢ ص ١٦٣ و ١٦٧) .

(٥) ابن الأثير ج ٩ ص ٤٠ .

هذه الشخصية العجيبة وقبل أن نحاول استجلاء غواصها، واستقراء حقيقتها ، أن نستعرض أولاً أعمال الحكم وتصراته ، وحوادث العصر وظروفه ، ثم نحاول على ضوئها أن نفهم روح العصر ، ونفسية تلك الشخصية الفريدة التي أفضت عليه من خفائها وروعتها ، وملأته بنشاطها وزعزعتها وأهواها ، وتبأت فيه المقام الأسمى .

\* \* \*

تقدّم الرواية الإسلامية إلينا ، الحاكم في صور مروعه مثيرة ، فتقدمه إلينا أولاً في صورة جبار منتقم ، وسفاك لا ينبو ظموه إلى الدماء ، ثم تقدمه إلينا في صورة طاغية ، مضطرب الأهواء والنزاعات ، متناقض الرأي والتصرفات ، لا تكاد تلمس لأعماله باعثاً أو حكمة ، شرساً جوحاً ، ميلاً إلى الشر ، خوئنا وافر الغدر ، لا يستقر على ثقة أو صدقة ؛ وتقدمه إلينا على العموم في ثوب شخصية بغرضية خطيرة ، فاقدة الإتزان والرشد ، يغلب عليها الجانب الأسود ؛ ولكنها مع ذلك لا تنكر عليه بعض نواحي الخبر والخلال الحسنة ، فتصفه لنا بالجود والتقشف ، والزهد في كثير من من متاع الحياة الدنيا .

« وكان الحاكم سيء الاعتقاد ، كثير التنقل من حال إلى حال . . . . وكان موآخذداً بيسير الذنب ، حاداً ، لا يملك نفسه عند الغضب ، فأفني أمّا وأجيالاً وأقام هيبة ، عظيمة وناموساً »<sup>(١)</sup>. « وكان ردئ السيرة ، فاسد العقيدة ، مضطرباً في جميع أموره ، يأمر بالشيء ويبيّن فيه ، ثم يرجع عنه ويبيّن في نقضه »<sup>(٢)</sup>. « وكانت خلافاته متضادة بين شجاعة وإقدام ، وجبن وإحجام ، ومحبة للعلم وانتقام من العلماء ، وميل إلى الصلاح ، وقتل الصلحاء ، وكان الغالب عليه الصلاح ، وربما يخل بما لم يدخل به أحد قط »<sup>(٣)</sup>. « وكان جواداً ، سبيحاً ، خبيثاً ما كراً ، ردئ الإعتقداد ، سفاكاً للدماء ، قتل

(١) الوزير بحال الدين ، أخبار الدول المقطعة ( النسخة الفتوغرافية المشار إليها ) .

(٢) المكين ابن الميد ( تاريخ المسلمين ) طبعة ليدن ص ٢٥٩ .

(٣) مرآة الزمان في تاريخ الأعيان لابن قرأوغل المعروف بسيط ابن الجوزي ومنه عدة مجلدات فتوغرافية بدار الكتب ( رقم ٥١٠ تاریخ ) ومرجعنا منها هو المجلد الحادي عشر ج ١٣ ص ٤٠١ ؛ وما بعدها ؛ ( وأورده التجمُّم الزاهري ج ٤ ص ١٧٦ ) .

عدهاً كباراً من كبار دولته صبراً ، وكان عجيب السيرة ، يخترع كل وقت أموراً وأحكاماً يحمل الرعية عليها <sup>(١)</sup> . « وكان حاله مضطرباً في الجور والعدل ، والإخافة والأمن ، والنسلك والبدعة <sup>(٢)</sup> ». في هذه الصور وأمثالها تقدم الرواية الإسلاميةليناالحاكم ؛ ولا ريب أن في حياة الحاكم وفي أعماله وتصريفاته ، ما يبرر كثيراً من هذه الأوصاف المثرة ، غير أنها ليست كل شيء في هذه الحياة العجيبة الفامضة ، ومن الخطأ أن نقف عندها في تصوير الحاكم والحكم عليه ، ومن الواجب أن ننقصى في حياة الحاكم جوانب أخرى ، وأن نحاول تفهم شخصيته ونفسيته ، على أضواء أخرى .

افتتح الحاكم عهد حكمه ، بقتل برجوان وصيه ومابير دولته ، وكان للجريمة باعث سياسى قوى ، فلم تكن يومئذ دليلاً على جبه للسفك أو ظمئه إلى الدم ، وقد عنى الحاكم بأن يوضح لنا ظروفها ومبرراتها ؛ غير أن الحاكم ما لبث أن أُتيَّع ضربته بضربة دموية أخرى ، هي مقتل الحسن بن عمار زعيم كتامة وأمين الدولة السابق ؛ وكان الحاكم قد حماه من برجوان ، وأطلق له رسومه وجراياته ؛ وأذن له بالركوب إلى القصر . ففي ذات مساء ، حين انصراقه من القصر ؛ انقض عليه جماعة من الغلمان الترك ، كانت قد هلت للفتاح به ، فقتلوه وحملوا رأسه إلى الحاكم (١٤ شوال سنة ٣٩٠ - أكتوبر سنة ١٠٠٠ م) <sup>(٣)</sup> . ولم تكن للجريمة باعث ظاهرة ، ولكننا نستطيع أن نعللها برغبة الحاكم في سحق الزعاماء ذوى البأس والعصبية ، وهي رغبة يدلل عليها كما سرى في مواطن كثيرة ؛ وكانت كتامة أقوى القبائل المغربية كما قدمنا ، وكان ابن عمار أقوى زعماء الدولة . ولكن سرى من جهة أخرى أن الحاكم يسرف في القتل ، فيقتل وزراءه وغلمانه تباعاً، دون حكمة ظاهرة إلا ما كان من نزعة مؤقتة أو سخط فجائي .

في أواخر سنة ٣٩١ هـ ، قتل الحاكم موذبه أبا التيم سعيد بن سعيد

(١) ابن خلكان ج ٢ ص ١٦٦ . والذهبى في تاريخه (خطوط بدار الكتب) مجلد ٢٢ في وفيات سنة ٤١١ هـ ( وأورده النجوم الزاهية ج ٤ ص ١٧٨ ) .

(٢) ابن خلدون - كتاب العبر - ج ٤ ص ٦٠ .

(٣) المقريزى في الخطط ج ٣ ص ٥٨ . وفي اعتماد الحنفاء (خطوط) لوحة ١٥٦ .

الفارقى ، قتل وهو يسامره فى مجلسه ، وكان قد رتب مقتله مع الغلامان الترك . وكان الحاكم قد نقم عليه تدخله فى شئون الدولة وقراءة الرقاع . وفي الحرم من العام الثالى (٣٩٢ هـ) ، قتل الحاكم ابن أبي نجدة متولى الحسبة ، وكان يقالاً وابتسم له الحظ ، فأساء معاملة الناس ، وتتدخل فيها لا يعنيه من الشئون ، فاعتقل ثم قطعت يده ولسانه ، وضربت عنقه .

وفي الحرم سنة ٣٩٣ هـ ، قتل أبو على الحسن بن عسلوج وأحرق ، وكان من أكابر المباشرين لشئون المال . وفي جمادى الأولى من نفس العام (مارس ٤١٠٠ م) ، قتل الحاكم وزيره فهد بن ابراهيم النصراني ، بعد أن قضى في منصبه زهاء ستة أعوام . وتقول الرواية الكنسية المعاصرة ، إن الحاكم أمر بقتله لأنه أبي أن يعتنق الإسلام ، وتبجعل منه شهيداً ، وتزعم أن جثته أُلقيت إلى النيران فلم تخترق<sup>(١)</sup> . ولما قتل فهد ، حل أخوه أبو غالب إلى سقيفة القصر من مال أخيه ، جرابات بها خمسةمائة ألف دينار ، فلما وقف الحاكم على أمرها ، أعرض عنها ، ثم أمر بردها ، فردت إلى أولاد فهد ، وقال أنا لم أقتله على مال ، ورد إلى أولاد فهد أيضاً حق استعمال السروج المحلة ، وأذن لهم بالركوب . ولكنه ما لبث أن أمر بأبي غالب فقتل وأحرق بالنار لأقوال نقلت عنه . وأقام الحاكم مكان فهد في النظر والسفارة ، أبا الحسن علي بن عمر العداس ، وخلع عليه ، وعلى ابنه محمد ، وكذا على الحسين ابن طاهر الوزان . بيد أنه لم تمض سوى أشهر قلائل حتى سخط الحاكم على العداس ، فقتل في شعبان وأحرق . وقبل ذلك في رجب قتل أبو طاهر محمود ابن النحوي متولى أعمال الشأم لكثرة تجراه وعسفه . وفي أواخر ذى الحجة من نفس العام ، قتل أبو الفضل ريدان الخادم الصقليبي صاحب المظلة ، وكان الحاكم قد أعتقه ، وأمر أن يكتب في مكتاباته « من ريدان مولى أمير المؤمنين » . وبعد ذلك بأسابيع في الحرم من العام الثالى (٣٩٤ هـ) خلع الحاكم على مظفر الخادم الصقليبي ، ونديبه مكان ريدان لحمل المظلة<sup>(٢)</sup> .

وفي سنة ٣٩٤ هـ (١٠٠٥ م) قتل أكثر الأعيان ورجال الدولة . وقد

(١) في سير اليبة المقدسة (المخطوط الكنسى المشار إليه) .

(٢) انعطاض الخلفاء (المخطوط) لوحة ٥٦ بـ ٥٧ و ١٠٨ و ١٥٨ .

ذكر لنا المقريزى ثبتا طويلا من قتلهم الحاكم في تلك السنة ، فكان منهم العسكري منجمه ، وأبو على عسلوج الديباجى ، وعلى بن المنوف الشاعر الأعمى ، واسماعيل بن سوار ، وابن أبي خريطة ، وقد كانوا من أصحاب برجوان ، وابن المغازى المترجم ، وسهل بن كلس أخو يعقوب الوزير ، قتل لشدة طمعه وشرادته ، وحاول أن يفتدى نفسه بثلاثمائة ألف دينار فلم يحجب . وقتل القائد أبو عبد الله الحسين بن الحسن البازيار ، لأنه كان إذا دخل المدينة من باب البحر يضع قدمه على عنق دابته ، وكان الحاكم وهو في منظرته كثيراً ما يراها واضعاً قدمه قبالتها . وقتل عدّة من زعماء كتامة ، منهم المقداد بن جعفر ، وعلى بن سلمان وأخوه يحيى ، وخلف بن عبد الله ، وابن سعد الكتائى ، ومحمد بن على بن فلاح ، وغيرهم ، وقتل أيضاً عدد كبير من الغلمان والخاصة والجند والرعيية لأسباب مختلفة . وخرج الكتاميون إلى باب الفتوح فترجلوا وكشفوا ، رؤوسهم ، واستغاثوا بعفو أمير المؤمنين ، فاستدعى الحاكم جماعة منهم ، ووعدهم خيراً ، وكتب لهم سجل قرئ بالقصر والجوامع بإعلان الرضى عنهم ، وإعادتهم إلى رسومهم ومكانتهم<sup>(١)</sup> .

وفي شعبان من هذا العام صرف الحسين بن النعيم عن القضاء ؛ وكان الحسين قد غدا موضع سخط الناس حتى اعتدى بعضهم عليه خلال جلوسه بالجامع ، فندب الحاكم جماعة للركوب معه في كل مجلس ؛ وكان الحسين يتمتع بعطاف الحاكم وثقته ، وله عنده منزلة خاصة حتى عظم شأنه ، وتمكن سلطانه . وكان فضلاً عن رياسته للقضاء ، يشغل في نفس الوقت منصب داعي الدعاء . ثم بدأ أمر القضاة يضطرب ، وظهرت في الأفق فتنة أشاعت الفوضى بين القضاة والمتقاضين . وكان أصل الفتنة يرجع إلى ما شجر من خلاف بين الحسين بن النعيم بصفته قاضياً للقضاء ، وبين عبد العزيز بن محمد بن النعيم متولى المظالم . وذلك أن عبد العزيز اعتمد جماعة اختارهم للشهادة لديه ، فكان من حاكم خصمه إلى الحسين ، بخلاف خصمه إلى المرافة لدى عبد العزيز ، والأمر بالعكس . وكان عبد العزيز إذا جلس للنظر في المظالم ، حضر

(١) انها المفهوم (المخطوط) لوحة ٥٨ ب ، والمطلع ٤ ص ٦٩ .

شهوده عنده ، وأشهدهم فيما يفعل ويعنى ، ولا يحضر أحد منهم عند الحسين ، وبقية الشهود القدماء يشهدون عنده ؛ بينما يحضر غيرهم مجلس عبد العزيز . وهكذا ، حتى اضطربت الأوضاع ، وأضحى المتقاضون في حيرة وبلاء ، من جراء هذا الخلاف المستمر . ولما كثُر النزاع بين القاضيين ، وذاع أمره ، كتب الحكم بخطه كتاباً إلى الحسين التعبان يعرب عن استنكاره لما وقع ، ويؤكد ثقته في الحسين ، وحقه في الانفراد باختصاصه ، ووجوب التجاء المقصوم إليه متى ترافق أحدهم لديه . ولكن الخلاف استمر بعد ذلك يتفاقم ، وأخذ الحسين يفقد مكانته شيئاً فشيئاً ، حتى انتهى الأمر بتغير الحكم عليه وإقالته ، وذلك لريبة علقت به في اختلاس بعض الودائع القضائية ، وكان الحكم قد شدد عليه في صورها . فلزم الحسين داره متوجساً خائفاً ؛ وندب عبد العزيز ابن التعبان لتولى أعماله ، مسافة إلى ما بيده من ولاية المظالم ، وخلع عليه ، وأذن له بالأخذ الفطرة والنجوى ، وقراءة مجالس الدعوة بالقصر . بيد أنه لم تمض أشهر أخرى حتى أدركته نفقة الحكم ، فقتل في السادس من المحرم سنة ٣٩٥ هـ ، ثم أحرقت جثته بعد ذلك ، وكان قد شغل منصب القضاء منذ سنة ٣٨٩ هـ ، ولبث فيه زهاء خمسة أعوام ونصف ، وكان عالماً أديباً ، يلتئف حوله العلماء والأدباء<sup>(١)</sup> .

وتلا مصرع الحسين مقتلة أخرى زهر فيها عدد كبير من الخاصة والعامة ، يربى عددهم على مائة ، قتلوا أو أحرقوا<sup>(٢)</sup> ، وقتل جماعة من الأعيان صيرآ<sup>(٣)</sup> . وكان من أكابر القتلى يومئذ عبد الأعلى بن هاشم من قرابة الحكم ، أمر بقتله لما بلغه عنه من أنه يتحدث بأنه سوف يلي الخلافة ، وأنه وعد قوماً من الملتدين حوله بولاية بعض الأعمال<sup>(٤)</sup> .

ولم يلك ثمة ريب في أن هذه المذايح المتواترة ، كانت عنوان نزعة خطيرة

(١) انهاض الحنفاء (المخطوط) لوحة ٥٦ ب و ٥٧ ب او ٥٨ ب و ١٦٠ . وقد نشرنا نص خطاب الحكم إلى الحسين في باب الوثائق في نهاية الكتاب .

(٢) انهاض ج ٣ ص ٣٢ و ج ٤ ص ٧٠ .

(٣) التحريم الراهن ج ٤ ص ٢١٢ .

(٤) انهاض الحنفاء (المخطوط) لوحة ١٦٠ .

البطش والقتل ، واحتقار الحياة البشرية ، وكان أشد الناس تعرضاً لهذه النزعات الخطرة ، أقرب الناس إلى الحكم ، من الوزراء والكتاب والعلماء والخاصية ؛ ولم يكن الكافة أيضاً منجاة منها ، فكثيراً ما عرضوا للقتل الذريع لأقل الريب والذنب ، أو لاتهامهم بمخالفة المراسيم والأحكام الغربية الصارمة ، التي توالي صدورها في تلك الفترة ، وكان رجال الدولة ورجال القصر ، وسائل العمال والمتصوفين ، يرتجفون رعباً وروعاً أيام تلك الفورات الدموية ؛ وكان المجتمع القاهري ، ولاسيما التجار وذوى المصالح ومعاملات يشاطرونهم ذلك الروع . ويرى لنا المسيحى صديق الحكم ومؤرخه فيما بعد ، أن الحكم أمر في سنة ٣٩٥ (١٠٠٥ م) بعمل شونة كبيرة مما يلى الجبل ملئت بالسنط والبosc والحلاف ، فارتاع الناس وظن كل من له صلة بخدمة الحكم ، من رجال القصر أو الدواوين ، أنها أعدت لإعدامهم ، وسرت في ذلك إشاعات خفية ، فاجتمع سائر الكتاب وأصحاب الدواوين ، والمتصوفين من المسلمين والنصارى ، في أحد ميادين القاهرة ، وما زالوا يقبلون الأرض حتى وصلوا إلى القصر ، فوقفوا على بابه يضجون ويترسرون ، ويسألون العفو عنهم ؛ ثم دخلوا القصر ، ورفعوا إلى أمير المؤمنين ، عن يد قائد القواد الحسين بن جوهر ، رقعة يلتمسون فيها العفو والأمان ، فأجابهم الحكم على لسان الحسين إلى ما طلبوا ؛ وأمروا بالانصراف والبكور لتلقى سجل العفو ؛ وفي اليوم التالي صدر سجل كتبته منه نسخة للمسلمين ، وأخرى للنصارى ، وثالثة لليهود ، بالأمان والعفو عنهم<sup>(١)</sup> . واشتد الذعر بالعلماء والخاصية على اختلاف طوائفهم ، فضجوا واستغاثوا وطلبو العفو والأمان فأجيبوا إلى ما طلبو ؛ وتبعهم في الاستغاثة التجار وأرباب المهن والحرف ؛ وتواتي صدور الأمانات لمختلف الطوائف ، فصدر أمان للعلماء الأتراك ، وصبيان الخاص والعلماء والعرفاء ، وصبيان الدار ، وأصحاب الأقطاعات والمرتزقة ، والعلماء الحاكمة ، وصدر أمان لخدم القصر

(١) انماط الخفاء (المخطوط) لورحة ٥٩ بـ . وقد كانت الأوامر والقوانين والمراسيم ، التي تصدر عن الخليفة الفاطمية ، تسمى «أولاً » بالسجلات » ، ثم سميت في أواخر الدولة «بالمهد» . (راجع صبح الأعشى ج ١٠ ص ٣٠٨ ) .

الموسمين بخدم الحضرة ، بعد ما اجتمعوا وهرعوا إلى قبر العزيز وضجوا بالبكاء والاستغاثة ، وكتبت عدة أمانات للدبلي والغلمان الشرابية والغلمان المرتاحية والعلمان البشارية ، والنقباء والروم المرتزقة ؛ وصدرت أمانات لسكان الأحياء المختلفة ، ولسائر الطوائف مثل العطوفية ، والجوانية ، والجودرية ، والمظفرية ، والصنهاجين ، والميمونية ، وقرئت هذه الأمانات وزع على أهلها . وكذلك صدرت أمانات أخرى تربى على المائة لأهل الحرف والأسواق ، قرئت كلها بالقصر وكلها من نص واحد . وقد أورد المسبحي إحدى هذه الوثائق ونصها : « هذا كتاب من عبد الله ووليه المنصور أبي على الحكم بأمر الله أمير المؤمنين لأهل مسجد عبد الله : إنكم من الآمنين بأمان الله الملك الحق المبين ، وأمان جدنا محمد خاتم النبيين ، وأينا على خير الوصيين ، وأبائنا الذرية النبوية المهدية ، صلى الله على الرسول ووصيه وعليهم أجمعين ، وأمان أمير المؤمنين على النفس والأهل والدم والمال ، لا خوف عليكم ولا تمد يد بسوء إليكم ، إلا في حد يقام بوجهه ، وحق يوحن لستوجبه ، فليوثق بذلك ، ول يجعل عليه إن شاء الله تعالى ، وكتب في جمادى الآخرة سنة خمس وسبعين وثلاثة ، والحمد لله وصلى الله على محمد سيد المرسلين وعلى خير الوصيين ، وعلى الأئمة المهدية ذرية النبوة وسلم تسليماً كثيراً »<sup>(١)</sup> .

وهكذا هبت على المجتمع القاهري ريح من الرهبة والخشوع ، وأصبح اسم هذا الخليفة الفتى ، الذي لم يتجاوز يوماً العشرين من عمره ، وأصبحت نزعاته وتصراته ، مثار الرعب والروع . ولم يكن ثمة ريب في أن القتل كان في نظر الحكم خطوة مقررة ، ولم يكن فورة أهواء فقط . وقد لزم الحكم هذه الخطة الدموية طول حياته . ووقعت في الأعوام التالية ، حوادث ومناظر من القتل الذريع لا نهاية لها ، وكانت تقرن أحياناً بضروب مروعة من القسوة . وقلماً كان يغارد الحكم وزير أو كبير من كبراء الدولة إلا مسفوك الدم ، وفي الأحوال النادرة التي ينجو فيها المعذول بخيته ، كانت تلائم نفقة الحكم حتى يهلك .

(١) المقريزى في الخطط ٢ ص ٣٢، ٣٣ ، وفي اعتقاد المفاهيم (المطرط) لوحة ١٦٠.

وتقديم إلينا قصة الحكم مع قائد القواد الحسين بن جوهر ، وصهره القاضى عبد العزيز بن النعيم متولى المظالم، مثلا من أروع أمثلة هذه المطاردات الدموية التى امتاز بها عهد الحكم . ففى شعبان سنة ٣٩٨ هـ (١٠٠٩ م ) ، عزل قائد القواد الحسين بن جوهر ، وعين مكانه أبو الفضل صالح بن على الروذبارى لينظر فى سائر الأمور التى كان ينظر فيها ، ولقب « بثقة ثقات السيف والقلم » . ولم تمض أسبوعين قلائل حتى أمر الحكم الحسين وصهره عبد العزيز بلزم دارهما ، ومنعا وسائل أولادهما من الركوب . ثم عفا عنهما ، وأذن لهما فى الركوب . وبعد ذلك بأشهر قلائل فى جمادى الأولى سنة ٣٩٩ هـ ، صدر الأمر بالقبض عليهما ، فقبض على عبد العزيز بن النعيم ، وفر الحسين وأبناؤه وبجامعة ، واخضربت القاهرة لمكانة الحسين ، وأغلقت الأسواق ، فأخرج عن عبد العزيز ، وعاد الحسين مع أولاده ، وعفا الحكم عنهما ، بعد أن أرتميا على اعتابه واستجرا به ؛ ولكنهما لم يطمئنا طويلا إلى هذا العفو المر琵 ؛ فعمدا إلى الفرار مع أولادهما وبجامعة ، وغادرا القاهرة تحت جنح الظلام ، ومعهما أموال وسلاح ( ذو القعدة ٣٩٩ هـ ) ؛ وفي صباح اليوم التالى سير الحكم الخليل فى طلبهما ، فلم تدركهما ، فأمر بمصادرة أملاكهما ، وأحيط بسائر مالها من المال والمغانم ، وأخذت إلى الديوان المفرد ؛ وأنفذت لهما كتب الأمان فى نفس الوقت . والتىجا الحسين وعبد العزيز إلى البحيرة ، واحتيميا بعرب بنى قرة ، وتواتت عليهما كتب الحكم بالأمان والعودة . ولكن الحسين اشترط لعودته أن يصرف الوزير ابن عبدون متولى السفاررة والواسطة ، لتخوفه من نياته وغدره ، فصرفه الحكم نزوا لا على هذه الرغبة ، وعاد الحسين وعبد العزيز ، بعد أن استوثقا من الخليفة بالأمان والعفو ، ودخلوا القاهرة فى موكب حافل ، ومثلا بمحضرة الحكم ، فأصدر الحكم عفوه عنهما ، وقرئ سجل أمانهما علينا ، وأشهد الحكم قاضى القضاة على نفسه بالوفاء بنصه ، وأذن للحسين فى أن يلقب بقائد القواد . وكان ذلك فى الحرم سنة ٤٠١ هـ . واستمر الحسين وعبد العزيز يركبان إلى القصر على رسمهما المعتاد بضعة أشهر . وفي ذات يوم استيقيا بالقصر « لأمر تريده الحضرة » ، فجلسا وانصرف الناس . ثم قتلا فجأة وذلك فى ١٢ جمادى الآخرة

سنة ٤٠١ هـ (أوائل ١٠١١ م)؛ وأحيط في الحال بدورهما وأموالهما، وصودرت، وحملت إلى الديوان المفرد، وهو الديوان الذي أنشأه الحاكم برسم من يؤخذ ماله من المقتولين وغيرهم. وكذلك أخذت سائر الأمانات والسجلات التي كتبها. وعاد الحاكم بعد ذلك فاستدعى أولاد القتيلين، ووعدهم بالجمليل وخلع عليهم. وقيل إن ولد الحسين وهو ثلاثة فروا إلى الشام، واستغاثوا بحاكم أنطاكية البيزنطي، فسير الحاكم إلى وإلى الشام بوجوب القبض عليهم. فأخذوا بالحيلة، وقتلوا وأرسلت رؤوسهم إلى القاهرة (ستة ٤٠٣ هـ)<sup>(١)</sup>، وكان لقتل الحسين بن جوهر القاضي عبد العزيز، وقع عميق في البلاط وفي الشعب، فالحسين ولد فاتح مصر ومؤسس دولة الفاطميين فيها، وعبد العزيز هو حفيد القاضي الكبير النعمان المقرئاني وسليل تلك الأسرة الفقهية النامية التي حلت زمام الدولة الروحية منذ نشأتها، وكانت من أعظم أوليائها، وكانت المأساة خاتمة لنفوذ هاتين الأسرتين العظيمتين.

وإليك طائفة أخرى من حوادث القتل والسفك التي أمعن فيها الحاكم: في سنة ٣٩٩ هـ (١٠٠٩ م)، قبض الحاكم على جماعة كبيرة من الغلمان والكتاب والخدم الصقالبة بالقصر، وقطعت أيديهم من وسط الذراع ثم قتلوا، وقتل الفضل بن صالح من أعظم قواد الجيش، وهو الذي ظفر بالتأثير أبي ركرة وأحمد ثورته كما سيجيء، وفي العام التالي وقعت مقتلة أخرى بين الغلمان والخدم، وقتل جماعة من العلماء السنّية، وقتل أسامة بن محمد اللغوي والحسين بن سليمان الأنطاكى التحوى، وفر ثالثهم عبد الغنى بن سعيد، وذلك بسبب اجتماعهم بدار العلم (دار الحكمة). وقتل رجاء بن أبي الحسين لأنّه صلب صلاة التراويح في رمضان، وقتل الرواة أو أصحاب الأخبار عن آخرهم لكرهة أرجافهم، وابتزازهم أموال الناس بالأكاذيب<sup>(٢)</sup>.

وقتل في العامين التاليين عدة متعاقبة من الوزراء ورجال الخاص. وكان الحاكم قد أنسد في الحرم سنة ٣٩٩ هـ، نظر ديوان الخراج إلى أبي نصر بن

(١) المقريزى في الخططج ٣ ص ٢٣ و ٢٤، وفي اعتماد الحفناه (المخطوط) لوحة ٦٢ ب و ٦٣ او ٦٤ ب؛ وتاريخ الأنطاكى ص ١٩٩ .

(٢) المقريزى في الخططج ٤ ص ٨٨، وفي اعتماد الحفناه (المخطوط) لوحة ٦٣ ب .

عبدون الكاتب النصراوي . ولم يمض على ذلك زهاء عام ، حتى صرف صالح بن علي الروذبادري « ثقة ثقات السيف والقلم » ( صفر سنة ٥٤٠ ) ، وعين مكانه ابن عبدون لينظر فيما كان ينظر فيه من الأعمال ، وخلع عليه ولقب بالكافى . وأذن لصالح بالركوب إلى القصر . ولم تمض أشهر قلائل على ذلك حتى قبض على صالح وقتل ( شوال سنة ٤٤٠ هـ ) ، وقتل في نفس الوقت غالب بن ملاك متول الشرطتين والحساب ، وقتل عدة كبيرة من الكتاب والخدم وغيرهم . وصرف ابن عبدون عن النظر ، ببناء على رغبة الحسين بن جوهر كما تقدم ( الحرم سنة ٤٠١ هـ ) ، وعين مكانه أحمد بن محمد القشيري الكاتب ليتولى شؤون الوساطة والسفارة ؛ وصدر لابن عبدون أمان كتبه الحاكم بخطه ، وكان الحاكم يثنى عليه ، وعلى خدماته . بيد أنه لم تمض أشهر قلائل حتى اعتقل ابن عبدون وقتل ، وأخذت أمواله . وأما ابن القشيري فإنه لم يمكث في منصبه سوى عشرة أيام ، ثم قبض عليه فجأة وضربت عنقه ، وذلك لما بلغ الحاكم عنه من أنه كان يبالغ في تعظيم الحسين ابن جوهر ، والعناية بشؤونه . وعين مكانه للوساطة والسفارة ، أبو الجيوش زرعة بن عيسى بن نسطورس ( الحرم سنة ٤٠١ هـ ) ولقب بالشافى . واستمر ابن نسطورس في منصبه زهاء عامين ثم مرض وتوفي ( ربيع الثانى سنة ٥٤٠٣ ) فكان من الرجال القلائل الذين عصيهم الموت أو حسن الطالع من بطش الحاكم . ويقول لنا المقرizi ، إن الحاكم تأسف على موته من غير قتل . وقال : « ما أسفت على شيء قط أسف على خلاص ابن نسطورس من سيفي ، وكنت أود لو ضربت عنقه لأنه أفسد دولتى ، ونافق على ، وكتب إلى حسان بن الجراح في المداجة على ، وأنه يبعث من يهرب إليه » (١) .

وللحاكم قصة دموية مروعة مع خادمه غين ، وكاتبه أبي القاسم الجرجاني . وكان غين من الخدم السود الذين يوثرهم الحاكم بعطفه وثقته ، فعيشه في ربيع الأول سنة ٤٠٢ هـ ، للشرطة والحساب بمصر والقاهرة والجزيره ، والنظر في جميع الأموال والأحوال ، ولقب في سجل تعيينه بقائد القواد ، وأن يكاتب بذلك ، وعهد إليه بنوع خاص بتنفيذ المراسيم الدينية والاجتماعية مثل مطاردة

(١) اتعاظ الجناء ( الخطوط ) لوحة ٦٥ ب و ١٦٦ .

المسكرات ، والمنع من بيع العسل والققاع والملوخية وغيرها مما أمر بمنعه ، ومنع الملاهي واجتماع الناس في المآتم ، والسير خلف الجنائز وغيرها . وعهد غين بالكتابة عنه إلى أبي القاسم أحمد بن علي الجرجاني ؛ وسطع نجم غين وعلت مكانته ، حتى أنه لما مرض ، ركب الحكم لعيادته ، وسرى إليه خمسة آلاف دينار ، وخمسة وعشرين فرسا . غير أن هذه المظاهر البراقة لم تخل دون نكبه . وكان الحكم قد سخط عليه قبل ذلك ببضعة أعوام ، وأمر بقطع يده فصار أقطع اليد . وفي صفر سنة ٤٠٤ ، صرف غين عن الشرطتين والحساب ، وقلدت لمظفر الصقلي حامل المظلة . ولم يمض سوى قليل حتى سخط عليه الحكم كرهاً أخرى . وأمر بقطع يده الثانية (جحادي الأولى) ، فقطعت وحلت إلى الحكم في طبق ، فبعث إليه الأطباء للعناية به ، ووصله بمال وتحف كثيرة . ولكن لم تمض أيام قلائل على ذلك ، حتى أمر بقطع لسانه ، فقطع ، وحمل إلى الحكم أيضاً ، ومات غين بعد قليل من جراحه (جحادي الأولى سنة ٤٠٤ هـ) . وشملت النسمة أبي القاسم الجرجاني كاتب غين ، فقد أمر الحكم بقطع يديه عقب صرف غين (ربيع الآخر سنة ٤٠٤ هـ) . وسبب ذلك أنه كان من قبل في خدمة ست الملك أخت الحكم ، وتركها دون رضاه ليتحقق بخدمة غين ؛ ثم بعث إليها برقة يستعطفها فيها ، فارتابت منه ، وبعثت بها إلى الحكم فسخط عليه ، وأمر بقطع يديه ، ويقال بل إنه كان يفضل أجياناً البرقان المحتوية المرفوعة إلى الحكم ، ويطلع على محتوياتها ، وأبقى الحكم بعد ذلك على حياة الجرجاني ، فعاش أقطع البددين<sup>(٢)</sup> .

وفي ربیع الآخر سنة ٤٠٥ هـ (١٠١٤ م) قتل قاضى القضاة مالك ابن سعيد الفارق . وكان قد عين لقضاء القاهرة في سنة ٣٨٩ هـ ، كما ينقدم . ثم ولى منصب قاضى القضاة في رجب سنة ٣٩٨ هـ ، وخلع عليه ، وقرئ سجل تعينه بالجامع العتيق كالعادة ، وعهد إليه بكتاب الدعوة التي تقرأ بالقصر على الأولياء . وجمع له ولایة المظالم والأحباس والدعوة ودار الضرب ودار العيار وأمر الأضياف ؛ فعلت منزلته ، واجتمعت معظم الدواوين في يده ،

(١) انتظام الحنفاء (المخطوط) لوحة ١٦٥ أ ب و ٦٧ أ ب ، والنجمون الزاهرة

وتوثقت صلاته بالحاكم : وكان يركب معه ليلاً ونهاراً ويشاوره في الأمور ، وزادت إقطاعاته وأملاكه من الدور والضياع وغيرها ، وقصده أصحاب الحاجات من كل صوب . وكان جواداً فصيحاً ؛ عف اللسان ، كثير الصون . فحدث في ذات مساء من ربيع الأول (٤٠٥ هـ) ، أن ركب الحكم ليلاً كعادته إلى الجب ، وفي ركبها عدد من الناس ، ومنهم مالك بن سعيد ، فلما سلم على الحكم ، أعرض عنه ، فتأخر ، فجاءه غادي الصقلبي متولى السر ، وأخذنه إلى القصور وقتله ، وترك جثته ، حتى مربها الحكم عند عوده ، وأمر بدهنها . ولم يعرف بالضبط سبب مصرعه على هذا النحو ، بيد أنه ظن أنه كان يتهم بموالاة سيدة الملك أخت الحكم ومراعاتها ، وكان الحكم يقصد عليها ، كما سيجيء . ولما قتل استدعى الحكم أولاده ، وخاطبهم ، ولم يتعرض لشيء من تركة أبيهم ، وأقر ولده أبو الفتوح على رسمه وإقطاعه<sup>(١)</sup>.

وفي أواخر شعبان من هذا العام ، خلع على أبي العباس محمد بن عبد الله ابن العوام ، وصدر سجل بتقليده منصب قاضي القضاة ، فعين خلفاءه في مصر والقاهرة وغيرهما ، ونقل ديوان الحكم من بيت مالك بن سعيد إلى بيت المال بالجامع العتيق ، وكان أول من فعل ذلك من القضاة . وكانت دواوين القضاة تعقد في دورهم ، فجعلها بالجامع العتيق ، وجعل جلوسهم بالجامع ، يوم الاثنين والخميس ، وبالقاهرة يوم الثلاثاء ، وخصص يوم السبت للحضور بالقصر . واستمر ابن العوام في منصبه حتى نهاية عهد الحكم ، ولم تمتد إليه يد الفتاك ، التي امتدت إلى أسلافه<sup>(٢)</sup> .

ولم يمض شهراً على مقتل قاضي القضاة مالك بن سعيد ، حتى قتل الحكم وزير الحسين بن طاهر الوزان ، وكان هذا الوزير ملحقاً بخدمة القائد غين ، وعرضت عليه الوساطة ، فأجاب بشرط أن يكون لكل طائفة من العسكر زمام يرجعون إليه ، وأن يكون نظره هو على الأزمة مجتمعة ، ويخصص يوم لشئون كل طائفة ، فقبل اقتراحه ، وخلع عليه وقرر للوساطة والتوفيق (ربيع الأول سنة ٤٠٣ هـ) ؛ ثم لقب « بأمين الأمانة ». واستمر في منصبه

(١) اتعاظ الحنفاء (المخطوط) لوحه ٦٢ و ب ولوحة ٦٨ ب .

(٢) اتعاظ الحنفاء (المخطوط) لوحه ٦٨ ب .

زهاء عامين ، وفي ذات يوم ركب الحاكم ، ومعه أمين الأمانة ، الحسين ابن طاهر على رسمه ، فلما انتهى إلى حارة كنامة خارج القاهرة ، أمر به فضررت عنقه ، ودفن في مكان مصرعه ( جمادى الآخرة سنة ٤٠٥ھ ). وقتل الحاكم في نفس الوقت عبد الرحيم بن أبي السيد الكاتب متولى ديوان النفقات ، وأخاه الحسين متولى الوساطة والسفارة ، قتلا في القصر في منتصف شهر رمضان من نفس العام ، ولما بعض على نظرهما أكثر من شهرين . وقد الوساطة أبو العباس فضل بن جعفر بن الفرات ، ثم قتل لأيام قلائل من تعينيه <sup>(١)</sup> .

وهكذا استمر الحاكم في الفتوك بالزعماء ، ورجال الدولة من الوزراء والكتاب ، والمؤعين ، والعلماء ، ورجال القصر من الأساتذة والخدم الصقلالية ، ومن إليهم من الحشم حتى أباد معظمهم ؛ هذا عدا من قتل من التجار والصناع والكافة ، خلال هذه الأعوام الرهيبة ، وهم ألف عديدة <sup>(٢)</sup> . وتقدر الرواية المعاصرة ضحايا الحاكم بمائة عشر ألف شخص من مختلف الطبقات <sup>(٣)</sup> .

وأحياناً كان القتل يبدو في نظر الحاكم ، ضرباً من ضروب اللهو أو الرياضة ، إذا صدقنا ما تسوقه إلينا الرواية من حوادث تدل بذلك . فقد نقل إلينا المقربى ما رواه ابن سعيد عن أحمد بن الحسين الروذبارى ، من أن الحاكم ، قتل ذات يوم ركابيا بحرقة في يده على باب جامع عمرو ، وتولى شق بطنه بيده ؛ ونقل إلينا عن أبي سعيد أيضاً ، أن الحاكم كان يواصل أثناء طوافه الوقوف بحانوت ابن الأزرق الشواء ويحادثه ، ويبدى عطفه عليه ؛ وفي ذات يوم استدعى الحاكم أحد الركابية من السودان المصطمعة بحضوره حانوت ابن الشواء ، فوقف بين الاثنين من زملائه ورماه برمح ، ثم أضجهه ، واستدعى سكيناً فلبحه بيده ، ثم استدعى ساطوراً ، فقذف به رأسه وجسده ، ثم استدعى ماء فغسل بيده . ثم أمر بعد ذلك بغسله ودفنه ،

(١) انماط المفاهيم (المخطوط) لوحة ٦٦ و ٦٨ ب و ٦٩ .

(٢) أخبار البول المنقطعة (النسخة المترغافية) ونهاية الأربع (النسخة المترغافية)

ج ٢٦ ص ٥٢ و ٥٣ ، وتاريخ الأنطاكي ص ٢٠١ .

(٣) سير البيعة المقدسة (المخطوط الكتبى) .

وأن تعمل له جنازة حافلة ، وصلى عليه قاضى القضاة<sup>(١)</sup> .

وفي أحيان أخرى ، كان المحاكم يطلب لمناظر المغامرات المبتهة ، فثلا يروى لنا المقريزى في حوادث سنة ٣٩٧هـ ، أن المحاكم في شهر صفر من هذه السنة ، رسم جماعة من الأحداث أن يتباروا في القفز من موضع عال بالقصر ، ورسم لكل منهم بصلة ، فحضر منهم جماعة ، وتباروا في القفز ، ثلات منهم ثلاثة إنساناً ، لسقوطهم خارجاً على صخر قريب ، ودفع لهم نجاح منهم مالاً<sup>(٢)</sup> .

والآن ماذا نستطيع أن نقرأ في هذا الثبت الدموي الحافل من خواص المحاكم وصفاته ؟ لقد كانت هذه الجرائم المثيرة بلا ريب عنوان اجتراء مروع على الشر ، وشغف واضح بالسفك ، واحتقار بين للحياة البشرية ؛ ولكنها لم تكن نزعة دموية فقط ، ولم تكن بالأ شخص دون غاية . كان الإرهاب في نظر المحاكم وسيلة للمحكمة ، وكان القتل المنظم دعامة لهذا الإرهاب الشامل ؛ فإذا زعم أو رجل من رجال الدولة ، أو رجال الخاص ، وصل إلى مدى خطير من السلطان والنفوذ ، فإن القتل أصبح وسيلة لسحقه وسحق نفوذه؛ وإذا وزير أو كاتب أو موقع بدرت منه بادرة انحراف أو خيانة أو تطلع أو تدخل فيما لا يعنيه ، قضى عليه بأن يختفي من الميدان ؛ وإذا بدرت من قاض نزعة ضعف قال مع الهوى ، وامتدت يده إلى مال حرام أو رشوة ، فإن مقتله يغدو كفياً بسحق الفساد والظلم ، وعود الثقة إلى القضاء والعدالة ؛ وإذا بدرت من فريق من الناس بادرة تذمر ، أو تمرد على أمر من الأوامر أو قانون من القوانين ، فإن إزهاق عدد منهم يكفل عودهم إلى السكينة والخشوع . وكانت هذه السياسة الدموية تحيط عرش المحاكم بسياج منيع من الرهبة ، وتوئيد حفظ النظام والأمن والسكينة ، وتحمد الأطعام المتوفية في مهدتها ، وتتندر الزعامء ورجال الدولة بالخصوص المطلق لهذا الفتى البريء . ولقد كان القتل داعماً وسيلة الطغاة إلى تأييد سلطانهم ، وكان المحاكم طاغية قوى النفس والشكيمة . وقد كانت الأهواء والغورات العنيفة ، التي تجييش بها نفس

(١) المقريزى في اتعاظ الجناء (المخطوط) لوحة ٧٠ ب و ١٧١ .

(٢) اتعاظ الجناء (المخطوط) لوحة ٩ ب .

الحاكم ، تمده هذه السياسة الدموية بروح من الإسراف والقسوة ، ولكنها كانت في نظره قبل كل شيء وسيلة من وسائل الحكم ، وكان لها بلا ريب أكبر الأثر في توطيد سلطانه ، وسحق عناصر المخروج والثورة التي تربص عادة بـأمثاله الطغاة المسرفين . وفضلاً عن ذلك ، فقد كان القتل وسيلة العصر ، لحماية المجتمع من موجة غلاء أو قحط مصطنع ، وسبيلاً لحماية الأسعار ، وصون النظم الاقتصادية من عبث الحشين والمستغلين الذين لا وازع لهم ، ولا ضمير . وقد برأ الحاكم غير مرة إلى تلك الوسيلة الدموية ، وفتى بكثير من التجار والكافحة لحماية المجتمع والنظم الاقتصادية .

وقد أفادت الروايات المعاصرة والمتاخرة ، في هذه السير والحوادث الدموية المروعة ، ومن الطبيعي أن تتخذها مادة للمحملات والمطاعن العنفية ، وتصویر الحاكم في صورة الوحش الضارى ، ونعته بأقبح التعوت ؛ بيد أن بعض المؤرخين لم يفته أن يشير إلى الغاية السياسية التي ترى إليها تلك الخطة ، فتشلي يقول لنا الوزير جمال الدين المصرى عن الحاكم وعن خطته الدموية ما يأتى : « وكان موًاخذًا بيسير الذنب ، حاداً لا يملك نفسه عند الغضب ، فأفني أمّا وأباد أجيالاً ، وأقام هيبة عظيمة وناموساً ، وكان يفعل عند قتله الشخص أفعالاً متناقضة وأعمالاً متباعدة ، فكان يقتل خاصته وأقرب الناس إليه ، فربما أمر بإحراق بعضهم ، وربما أمر بحمل بعضهم وتكتيفه ودفنه وبين تربة عليه ، وألزم كافة الخواص ملازمة قبره والمبيت عنده ، وأأشيء من هذا الجنس يموه بها على عقول أصحابه السخيفة ، فيعتقدون أن له في ذلك أغراضًا صحيحة استثار بعضها ، وتفرد عنهم بمعرفتها ، وهو مع هذا القتل العظيم والطغيان المستمر يركب وحده منفرداً تارة ، وفي الموكب أخرى ، وفي المدينة طوراً ، وفي البرية آونة ، والناس كافة على غاية الاهبة له والخوف منه والوجل لرؤيته ، وهو بينهم كالأسد الضارى ، فلم يزل أمره كذلك مدة ملكه وهي إحدى وعشرين سنة »<sup>(١)</sup> .

(١) أخبار الدول المتقطعة (النسخة الفتوغرافية بدار الكتب) . ونقل المستشرق فستفاله فقرات عن الحاكم في كتابه *Geschichte der Fatimiden* ص ٢٠٢ وما بعدها ، وترجمها إلى الألمانية .

ويقول الأنطاكي وهو مؤرخ معاصر : « وأقام له (أى الحاكم) من الهيبة في نفوس الكافة ، لشدة سطوته وتسريعة إلى سفك الدماء ، وأنه لا يبقى على من صغر ذنبه وقل ، فضلاً عن عظم جرمـه وجـل »<sup>(١)</sup> .

وإذن فلم يفت الرواية الإسلامية والنصرانية أيضاً ، المعاصرة والمتأخرة ، أن تلاحظ أن خطة القتل الذريع التي بُلأ إليها الحاكم قد « أقامت له هيبة عظيمة وناموساً » وحملت « كافة الناس على غاية الهيبة له والخلوف منه » ، وعانت على توطيد سلطانـه طوال مدة حـكمـه .

ونستطيع أن نلاحظ أن الاتجاه إلى مثل هذه الوسائل الدموية لتأييد الحكم والسلطان ، ليس خاصاً بنظم العصور الوسطى ، أو بسياسة الطغاة في تلك العصور ، ففي عصرنا وفي أرق الأمم الغربية تعتمد النظم الطاغية (الدكتاتورية) ، ويعتمد أقطاب الطغاة في تأييد هذه النظم ، إلى مثل هذه الوسائل التـريـعـة ، وترتكب هذه المذابح دائماً باسم سلامـةـ الـدـولـةـ وسلامـةـ النـظمـ القـائـمةـ ؛ الواقع أنها ليست دائـعاً إلا شهوة من شهوات أولئك الذين يقبضون على زمامـ السـلـطـةـ ، ويحرصون على استبقاءـهاـ بأـيـ الوـسـائـلـ ، ويرجحـونـ دائـماًـ لـشـبـحـ آيةـ مـعـارـضـةـ يـهـمـسـ بهاـ الخـصـومـ الأـقـوـيـاءـ .

ولقد كان من أروع وأحدث ما شهدناه من مظاهر هذه السياسة الدموية المروعة ، وتوسل الطغـيانـ بالقتلـ الذـريعـ إلى حـماـيةـ سـلـطـانـهـ ، ما حـدـثـ فيـ أـمـانـياـ النـازـيـةـ ، قـبـيلـ الـحـرـبـ الـعـالـمـيـةـ الـثـانـيـةـ ، حيثـ قـامـ الـطـاغـيـةـ هـتـلـرـ ، بـسـحقـ المـشـقـينـ منـ مـعـاـونـيـهـ وـأـعـضـاءـ حـزـبـ الـاشـتـراـكـيـنـ الـوطـنـيـنـ ، وكـيفـ قـتـلـ مـنـهـمـ بـنـفـسـهـ فيـ يـوـمـ وـاحـدـ هوـ ٣٠ـ يـوـنـيـةـ سنـةـ ١٩٣٤ـ ، نـحـوـ مـائـةـ شـخـصـ ماـ بـيـنـ زـعـماءـ وـقـادـةـ ، وـذـلـكـ لـكـيـ يـتـخلـصـ مـنـ مـنـافـسـتـهـ وـمـعـارـضـتـهـ ؛ـ وـمـاـ حـدـثـ فيـ رـوـسـياـ السـوـفـيـتـيـةـ حيثـ قـامـ طـاغـيـتـهاـ ستـالـينـ ، فـيـ سنـتـيـ ١٩٣٦ـ وـ ١٩٣٧ـ ، بـمـاـ سـمـىـ يـوـمـثـدـ فيـ لـغـةـ الـبـلاـشـقـةـ « بـعـمـلـيـةـ التـطـهـيرـ الـكـبـرـيـ »ـ ، وـهـيـ الـتـيـ زـهـقـ فـيـهاـ عـشـرـاتـ مـنـ زـعـماءـ الـمـعـارـضـةـ ، مـنـ أـقـطـابـ الـخـزـبـ الشـيـوـعـيـ وـالـدـولـيـةـ الشـيـوـعـيـةـ وـالـجـيـشـ الـأـحـرـ ، فـيـ مـحاـكـمـاتـ صـورـيـةـ نـظـمـتـ لـسـحـقـهـمـ وـالتـخلـصـ مـنـهـمـ .

ونستطيع أن نمثل أيضـاً ، بما وقعـ فيـ أوـائلـ عـهـدـ تـرـكـيـاـ الـكـالـيـةـ (سنـةـ ١٩٢٥ـ

(١) الأنطاكي ص ٢٢١ .

وما بعدها ) من قتل منظم لعاث من المعارضين والمحفظين ، بواسطة « المحاكم الاستقلال » الشهيرة التي نظمها مصطفى كمال لسحق خصومه ومعارضيه ؛ وما وقع في إيطاليا أيام موسوليني . والطغيان الفاشستي ، وما وقع في إسبانيا الفرنكية في أعقاب الحرب الأهلية في سنتي ١٩٣٨ و ١٩٣٩ ، من مقاتل مروعة لزعماء إسبانيا الديمقراطية والجمهورية الذين سقطوا في أيدي فرانكو ومعاونيه ؛ وأخيراً بما يقع في ظل النظم الدكتاتورية ، حيث تقوم ، من إجراءات القمع والتقتيل المنظم ، التي تجذب للدعم سلطان الطغاة ، وفرض نظامهم وإرادتهم . فهل نعجب إذا رأينا طاغية من طغاة العصور الوسطى ، مثل الحاكم بأمر الله ، يلتجأ إلى مثل هذه الوسائل الدموية ، حرصاً على سلطانه من مطامع زعيم أو وزير قوي ، ويترعرع بها ليفرض هيئته على الكافة ، ولبيث إلى نفوسهم الروع والرعب ؟ .

ثم أليست القسوة والطغيان ، والإرهاب ، والغدر ، والنكث ، عنوان الفلسفة المكيافيلية التي بعشت في عصرنا ؟ لقد مجده مكيافيلي الطغيان والقتل ، وأعجب بطغاة مثل اسكندر بورچيا وابنه شيزاري ، لأنهم استطاعوا أن يؤيدوا سلطانهم بالقتل الذريع ، دون وازع ، دون التقييد بهد أو مبدأ أو زمام .

هذه خواطر وتأملات نبسطها ، لا لنبرر شيئاً من إجراءات الحاكم وتصرفاته الدموية ، أو أن نخفف من وقعتها ومسئوليتها الرهيبة أمام التاريخ ، ولكن لنشرح ظاهرة تاريخية تلازم عصور الطغيان ، ولكي نفهم هذه العقلية الدموية على حقيقتها .

هذا ويفسر لنا بعض الروايات ، إسراف الحاكم في القتل ، بأنه كان تقرباً منه « لزحل وطالعه المريخ » ، وقد كان الحاكم شفوفاً بالفلك ورصد النجوم كما سرى<sup>(١)</sup> . والظاهر أن الرواية الإسلامية تنقل هنا عن الرواية الكنسية المعاصرة ، فهي التي تقدم إلينا هذا التعليل ، وتقول لنا إن الشيطان كان يتشبه للحاكم في صورة زحل ، فيخاطبه في أمور كثيرة ، ويندحجه له

(١) مرآة الزمان (النسخة الفتوغرافية) المجلد ١١ ج ٣ ص ٤٠١ و ٤٠٧ و ٤٠٨  
وأورده التسجع الزاهرة ج ٤ ص ١٧٧ .

القراين ؛ بل تزعم فوق ذلك أن الحاكم كان يزهق الصحايا بيده ، وتروى لنا في ذلك قصة مروعة ، خلاصتها أن القائد فضل بن صالح دخل يوما على الحاكم بالقصر ، فرأاه بين يديه صبي مليح ابتعاه بمائة دينار ، وقد ذبحه بسکن في يده ، واستخرج أحشاءه وأخذ يقطعها ، فارتدى الفضل إلى منزله مذعوراً ، ولم تمض ساعة حتى أندى إليه الحاكم من قتله<sup>(١)</sup> ، بيد أنا لا نستطيع أن نسيغ هذا الرأي من الوجهة التاريخية ، أو نقبل هذه الروايات المفرقة ، فليس في سيرة الحاكم رغم شذوذه ، وتبادر معتقداته وشغفه بالخلفاء ؛ ما يدل على أنه كان يأخذ بمثل هذه الرسوم الوثنية المثيرة .

---

(١) سير البيعة المقدسة ( في الخطوط الكنسية المشار إليه ) .

## الفصل السابع

### المراسيم الاجتماعية والدينية

شغف الحاكم بالليل . الحياة والأذوار الليلية . العاصمة الساطعة المرحة . وقف الحياة الليلية . مدينة القاهرة في هذا العصر . الطواف من خواص حياة الحاكم . عناصره الاجتماعية والشعبية . بعض فنادق منه . موجة المراسيم المذهبة . المراسيم الاجتماعية . تحريم بعض البقول والأسماك والأبقار . حظر التبرج على النساء . مطاردة المسكرات . تحريم الزبيب والعنب وأقلامهما . مطاردة الباء ودور اللهو . قتل الكلاب . مراسيم أخرى . اضطراب الحياة الاجتماعية . الجماعة والوباء . قبض الحاكم على أموال أهله . تحريم الخوض في الشؤون العامة . منع النساء من زيارة القبور والاجتماع والاستحمام . تحريم التنحيم والفناء . الحجر المطلق على النساء . الصرامة في تنفيذ هذه القوانين . المراسيم الدينية . ملابس النصارى واليهود . هدم بعض الكنائس . مرسوم هدم كنيسة القامة . ملابسات هذا المرسوم . إلغاء الأعياد النصرانية . التشريع المرهق للذميين . اضطراب المجتمع النصراني . هدم الكنائس ونهبها وتزعم أملأكها . اعتقال البطريريك القبطي . سجننة الذميين . إطلاق المجرة لهم . هدوء المطاردة . إلغاء القوانين المرهقة . إطلاق حرية الشاعر . إعادة بناء الكنائس . الأمان الذي صدر للنصارى . سجلات مختلفة للنصارى . بواضع المطاردة الدينية . تطوراتها في الدولة الفاطمية . أول تشريع للذميين في الإسلام . السياسة المذهبية . سب السلف ومحوه . التوفيق بين الأحكام الدينية . الصلاة والأذان . الزكاة والنحوى . الحاكم وأصول الإسلام . أنوال الدعاة السريين في ذلك . عقيدة الحاكم الدينية .

كان شغف الحاكم بالليل من أظهر خواص هذه المرحلة من حكمه . كان الحاكم يعقد مجالسه ليلاً ، ويواصل الركوب كل ليلة ، وينفق شطراً كبيراً من الليل ، في جوب الشوارع والأزقة ( سنة ٤٩١ هـ ) ، وصدرت الأوامر بهذه المناسبة بتعليق المصايبع ليلاً ، على جميع الحوانيت وأبواب الدور والمحال المختلفة في جميع طرقات القاهرة والفسطاط ، وتكرر هذا الأمر غير

مرة في الأعوام التالية ، وكان يقرن بأمر آخر هو وجوب كنس الشوارع والأزقة وأمام أبواب الدور في كل مكان ، فكانت المدينة تبدو في هذه الفترات بالليل كأنها شعلة مضيئة ، وتبدو في نفس الوقت في ثوب مشرق من النظافة والإلقاء ، ولازم الحكم الركوب في المدينة المنيرة ، وكان يزور كل ليلة حيًّا معيناً ويشق طائفنة من الشوارع والدروب ، ويعين الحسبة ببعض أحياناً ، ويستطلع أحوال الشعب وأخباره أو على قول المقريزى : « فكان يركب إلى موضع موضع ، وإلى شارع شارع ، وإلى زقاق زقاق » ؛ وأصبحت جميع الأعمال والمعاملات تجري بالليل وتزدهر مواطن السهر ، وتحتلط حياة الجد بحياة اللهو والقصف ، فتسقط الميا狄ن بالوقود والشمع الكبيرة ، وتزين الأسواق والقياس مختلف أنواع الزينة ، وتغص بصنوف اللهو والمرح ، وتتفق الأموال الوفيرة في المأكل والمشارب والسماع ؛ وكان الشعب القاهرى يحتشد حول مليكه أينما وجد ، في جموع غفيرة ، وكان الحكم يشق جموع الشعب المحتشدة في بساطة ورقه ، ولا يمنع أحداً من الدنو منه أو من مخاطبته ، واستمر الحال على ذلك أشهراً ، وظهر النساء في المجتمعات بكثرة ، واشتد تيار المحبون والغواية<sup>(١)</sup> ، وأصبحت القاهرة بأنوارها الساطعة ، ومناظرها المرحة ، وملاهيها الصاخبة ، كأنها تعيد سيرة روما ومناظر قصيفها وفجورها في عصر الإنحلال . فلما خرج الناس في ذلك عن الحد ، وبالغوا في اللهو والإسراف والزينة والمحبون ، منع الحكم النساء من الخروج ليلاً منذ العشاء لكي تخف عوامل الفتنة والغواية ، وعوقب المخالفات بشدة ؛ ثم منع الرجال من ارتياح الحوائط والمقاهي ، وأُبطلت بعد ذلك جميع الأعمال والمعاملات ليلاً ، وعاد الظلام ينجم على القاهرة بالليل ، (سنة ٣٩٣ هـ) . وشفف الحكم بالليل وظلماته من غريب أطواره ونزاعاته ، حتى لقد لبث مدى حين يؤثر الجلوس في الظلام<sup>(٢)</sup> ، بيد أنه ينم في نظرنا عن روح فلسفى يزيد في غموض نفسه .

ولأنه لمن الشائق أن نعرف ماذا كانت عليه مدينة القاهرة المعزية في هذا

(١) خطط المقريزى ج ٣ ص ١٧٦ ؛ واتعاظ المتقاه (المخطوط) لرسالة ٥٦ ب و ١٥٧ .

(٢) مرآة الزمان الجزء المثار إليه ج ٣ ص ٤٠ (喟ورده النجوم الراحلة ٤ ص ١٧٦) .

العصر الملىء بالأحداث المدهشة . وقد رأينا كيف نشأت القاهرة على يد جوهر ، مدينة ملوكية متواضعة لا تتجاوز مساحتها ميل ، وتنضم القصر الخليفي وحائطه ، ومساكن الحاشية . وخطط الجندي ، ويتوسطها الجامع الأزهر ، ومن حولها سور اللبن الساذج الذى أنشأه جوهر لحماية من عدوان القرامطة . ييد أن المدينة الفاطمية أخذت تنمو بسرعة ، ولم يمض جيل واحد ، حتى اتسعت جنباتها ، ونمّت نمواً عظياً ، وقامت الأحياء والخطط الجديدة خارج الأسوار ، واتصلت بمصر الفسطاط ، وأمّنّت المدينتان وتدخلتا ، وصارتا تكونان معاً ، مدينة من أكبر وأعظم مدن الإسلام في العصور الوسطى .

وكان اسم القاهرة المعزية يطلق على مجموعة الخطوط التي تقع داخل سور الذى أنشأه جوهر ، ولكن هذا سور غير مراراً أثناء الدولة الفاطمية ، وأنشئت فيها وراء الأسوار القديمة خطوط وأحياء جديدة فخمة ؛ وكان أعظم تغيير طرأ على الأسوار ، هو مشروع سور العظيم الذى أنشأه أمير الجيوش بدر الجمالى في عهد المستنصر بالله في سنة ٤٨٦ هـ ، وهو سور الذى ما زال يقوم من أبوابه العظيمة إلى اليوم ثلاثة ، وهى بابا النصر والفتح في الشمال ، وباب زويلة في الجنوب ، وهى من أعظم الآثار الفاطمية الباقية .

. وكانت القصور الفاطمية ، قد نمت ، وبلغت في عصر الحاكم متهى الضخامة والبلخ . وكان القصر الخليفي الكبير أو القصر الشرقي ، يقع في وسط المدينة ، في منطقة خالية ، وأمامه من الناحية الغربية يقع القصر الغربي أو القصر الصغير ، وهو الذى أنشأه الخليفة العزيز بالله ، وخصص فيها بعد إقامة ابنته ست الملك ، وبينهما ميدان شاسع هو ميدان بين القصرين الشهير ، وهو الذى كانت تجتمع فيه الجيوش المسافرة ، أو الحرس الخليفي ، أو طوائف الشعب أيام الأعياد والأحداث العامة . وقد وصف لنا ناصرى خسرى الذى زار القاهرة بعد عصر الحاكم بنحو ربع قرن فقط (سنة ٤٣٨ هـ ) ، هذا القصر الفاطمى الكبير بقوله : « انه قصر شاسع تراه من خارج المدينة كأنه جبل نظراً لضخامة مبانيه وارتفاعها . ولا يمكن أن تراه من داخل المدينة إذ تحيط به أسوار شاهقة الارتفاع . ويقال إن هذا القصر يضم من الحشم الثنتي عشر ألف نفس . ومن ذا الذى يستطيع أن يقول لكم يعلم من النساء

والبنات . وهم يوْكِلُونَ أَنَّهُ يَضْمِنْ ثَلَاثَةَ أَلْفَ شَخْصٍ ، وَيَتَكَوَّنُ الْقَصْرُ مِنْ عَشَرَةَ أَجْنِحَةٍ ، وَلَهُ عَشَرَةُ أَبْوَابٍ تَفْضِي إِلَى الْحَرَمِ » .

ثُمَّ يَقُولُ نَاصِرِي خَسْرُو ، إِنَّ الْقَاهِرَةَ لَهَا خَمْسَةُ أَبْوَابٍ ، وَهِيَ لَيْسَ مُحَصَّرَةً فِي رِقْعَةٍ مُحَصَّنَةٍ ، وَلَكِنَّ الْمَبَانِي وَالْمَنَازِلَ مُرْتَفَعَةٌ جَدًا ، حَتَّى إِنَّهَا تَبُدوُ أَعْلَى مِنَ الْحَصْنِ ، وَكُلُّ مَنْزَلٍ ، وَكُلُّ قَصْرٍ يُمْكِنُ اعْتِبَارَهُ قَلْعَةً ، وَمُعْظَمُ الْمَنَازِلِ يَضْمِنْ خَمْسَ أَوْ سَتَ طَبَقَاتٍ .

وَقَدْ بُنِيتَ مَنَازِلُ الْقَاهِرَةِ بِعِنْتَهِي الْعَنَيْةِ وَالْتَّرْفِ ، حَتَّى يُمْكِنُ أَنْ يَقُولَ إِنَّهَا قُدِّبَتْ مِنَ الْأَحْجَارِ الْكَرِيمَةِ ، وَلَيْسَ مِنَ الْأَجْرِ وَالْأَحْجَارِ الْعَادِيَةِ . وَالْمَنَازِلَ كُلُّهَا مَنْزَلَةٌ بِحِيثُ أَنَّ الْأَشْجَارَ الْقَائِمَةَ فِي أَحَدُهَا لَا تَصِلُّ أَغْصَانَهَا إِلَى الْمَنْزَلِ الْآخَرِ ، وَيُسْتَطِعُ كُلُّ إِنْسَانٍ أَنْ يَهْدِمَ دَارَاهُ وَأَنْ يَبْنِيهَا دُونَ أَنْ يَضْرِبَ أَحَدٌ .

وَتَضْمِنُ الْقَاهِرَةُ مَا لَا يَقْلِلُ عَنْ عَشَرِينَ أَلْفَ حَانُوتٍ كُلُّهَا مِنْ أَمْلاَكِ الْخَلِيفَةِ ، وَمِنْهَا عَدْدٌ عَظِيمٌ يُؤْجِرُ الْحَانُوتَ مِنْهُ بِعَشَرَةِ دَنَارٍ مَغْرِبِيَّةٍ فِي الشَّهْرِ ، وَالْقَلِيلُ مِنْهَا يُؤْجِرُ بِأَقْلَى مِنْ ذَلِكَ . كَذَلِكَ يُوجَدُ مِنْهَا عَدْدٌ عَظِيمٌ يُصْبِعُ حَصْرَهُ مِنَ الْحَانُوتِ وَالْحَمَامَاتِ وَغَيْرِهَا مِنَ الْأَبْنِيَةِ الْعَامَةِ . وَهَذِهِ كُلُّهَا أَيْضًا مِنْ أَمْلاَكِ الْخَلِيفَةِ ، إِذَا لَا يُسْمِحُ لِإِنْسَانٍ أَنْ يَمْتَلِكَ مَنْزَلًا أَوْ عَقْرَارًا إِلَّا مَا كَانَ مِنْ أَبْنِيَةِ الْخَلِيفَةِ نَفْسَهُ .

وَأَمَّا عَنْ مَدِينَةِ مِصْرِ أَوِ الْفَسْطَاطِ فَيَقُولُ لَنَا نَاصِرِي خَسْرُو ، إِنَّهَا كَانَتْ هِيَ الْعَاصِمَةُ ، وَانَّهَا تَقْوَمُ عَلَى رِبْوَةٍ مُرْتَفَعَةٍ تَظْلِلُهَا مِنَ النَّاحِيَةِ الشَّرْقِيَّةِ ، سَلْسَلَةٌ مُنْخَفَضَةٌ مِنَ التَّلَلِ ، وَيَقْوِمُ جَامِعُ ابْنِ طَولُونَ عَلَى مُرْتَفَعٍ يُشَرِّفُ عَلَى الْمَدِينَةِ . وَقَدْ بُنِيتَ مِصْرُ عَلَى هَذَا الْمُرْتَفَعِ الصَّسْخَرِيِّ لِكَيْ يَحْمِيَهَا مِنْ مِيَاهِ النَّيلِ ، وَأَنَّ مَنْ يَتَأْمِلُهَا عَنْ بَعْدِ ، يَتَوَهَّمُ أَنَّهُ يَرَى جَبَلًا ، وَمَنْ بَيْنِ مَبَانِيهَا دُورٌ مِنْ أَرْبَعَةِ عَشَرَ طَابِقًا أَوْ سَبْعَةِ ، وَبَهَا سَبْعَةُ جَوَامِعٍ كَبِيرَةً<sup>(١)</sup> .

كَانَتِ الْقَاهِرَةُ ، فِي عَصْرِ الْحَاكِمِ إِذْنَ ، سَوَاءَ مِنْ حِيثِ رَقْعَتِهِ وَمَبَانِيهَا وَعُمْرِهَا ، وَأَحْيَائِهَا الدَّاخِلِيَّةِ وَالْخَارِجِيَّةِ ، مَدِينَةٌ عَظِيمَةٌ ، تَمُوجُ بِسُكَّانِهَا

(١) نَاصِرِي خَسْرُو . رَحْلَتُهُ وَتَفْكِيرُهُ الْدِينِيُّ وَفَلْسُفَتُهُ وَشِعرُهُ (بِالْفَرَنْسِيَّةِ) لِلْدَّكْتُورِ

الذين ربما بلغوا مع ضم الفسطاط إليها نحو نصف مليون من الأنسن . وكان الحاكم يجد في طوافه الليلي بعاصمه الكبيرة الراخمة ، من ضروب الحركة والنشاط ، ومن صور الحياة الاجتماعية المختلفة ، ما يشغل ويدرك اهتمامه ، ويملى عليه مختلف المشاريع والقرارات .

وشفق الحاكم بالطواف بمدينة القاهرة وضواحيها طول حياته ؛ وقد كان طوافه على هذا النحو ، سواء بالنهار أو الليل من أبرز مظاهر نشاطه ، وحياته العامة ، كما كان من أبرز ظواهر حكمه . وقد نقلت إلينا الرواية عنه صوراً ومناظر منوعة ، كلها تستحق الدرس والتأمل ، والإعجاب أحياناً . فكان الحاكم في مستهل حكمه ، كثيراً ما يركب إلى ناحية سردوس ، وإلى بركة الجب ، وإلى عين شمس وحلوان ، للصيد وغيره . ثم كان بعد ذلك يواصل الركوب إلى الصحراء ، بحذاء في رجله ، وعلى رأسه فوطة ، فيركب كل ليل بعد المغرب . وفي أواخر عهده ( سنة ٤٠٤ هـ ) ، كان الحاكم يواصل الركوب في العشايا . وقد اتخذ له في هذه الفترة خادماً ركابياً أسود ، كانه بآبي الرضا سعد ، وأغدق عليه الهبات والإقطاعات ، فقصده الناس في حواجبهم ، وقصدوا بابه لمهماتهم ، فكان يتوسط بينهم وبين الحاكم ، وكان الحاكم يحب سوله في أحيان كثيرة . وكانت هذه المواتك الخلافية البسيطة ، تقرن في معظم الأحيان ، مثل ما كانت في أوائل عهد الحاكم ، باحتشاد طوائف الشعب من حوله ، وأقباطهم عليه . ويصف لنا المقريزى هذا المنظر في حوادث رمضان سنة ٤٠٤ هـ ، حينما ركب الحاكم لصلة الجمعة يجامع القاهرة ( الجامع الأزهر ) ، فيقول : « فازدحم الناس عليه بعد ركوبه من الجامع إلى القصر ، فوقف لهم ، وأخذ رقاعهم ، وحادتهم وضاحكتهم ، فلم يرجع إلى القصر من كثرة وقوفه ، ومحادثة العوام ، إلى غروب الشمس ؛ ودفع صلات كثيرة » .

واستمر الحاكم في العام التالي ( ٤٠٥ هـ ) على منواله في الركوب والطواف ، فكان يواصل الركوب ، وأخذ الرقاع ، ويفقد طويلاً مع الناس . وفي جمادى الأول من هذا العام ، كثُر ركوبه ، حتى كان يركب في اليوم الواحد عدة مرات ، وكثُرت هباته وأعطيته . ثم أمر بابتئاع الحمير ، وصار

يركبها من تحت السرداد إلى باب البستان إلى المقص ، وتغلق الأبواب التي يتوصل منها إلى المقص وقت ركوبه ، ومنع الناس من الخروج إلى هذا الموضع . وفي رمضان من نفس العام كثُر ركوب الحاكم بشكل ظاهر ، فركب في يوم واحد ست مرات ، تارة على فرس ، وأخرى على حمار ، ومرة في خفة ، تحمل على الأعنق ، ومرة في عشاري في النيل ، وهو يلف وأسه بشاشة لا عامة عليها ، وكثُرت إقطاعاته للجند والعبيد ، واستمر على الركوب إلى ليلة النحر<sup>(١)</sup> .

وقد نقلتلينا الرواية أحاديث ونواذر كثيرة عن المناظر التي كانت تقتربن بهذا الطواف ، وعما كان ينزع اليه الحاكم أحياناً من الأهواء العنيفة خلال طوافه ، ومن ذلك أنه كان يأمر بإحراق الشون ليتمتع برأي التيران ، وأنه لقي ذات مساء عشرة من الناس سأله الإحسان ، فأمر أن ينقسموا إلى فريقين يتقابلان حتى يغلب أحدهما فينعم عليه ، فتقابلا حتى فني منهم تسعة وبقي واحد ، فألقى إليه الدنانير ، فلما انحنى ليأخذها عاجله الركابية بقتله<sup>(٢)</sup> ، وأنه من ذات ليلة على دكان شواء ، فانتزع منه سكيناً وقتل بها أحد الركابية المقربين لديه بغير ما سبب معروف ، وترك الجثة في موضعها ، وفي اليوم التالي أندذ الحاكم إليه كفناً جليلاً ، ودفن مع التكريم . وتزيد الرواية على ذلك أن الحاكم كان أحياناً يلهمو أثناء طوافه بروؤية بعض المناظر الخلية المثيرة ، بيد أن هذه روايات تحمل الطابع القصصي ، ويتحققها في نظرنا كثير من الريب<sup>(٣)</sup> .

وفي تلك الفترة الحافلة من عهد الحاكم ، وهي التي تملأ نحو عشرة أعوام من سنة ٣٩٥ هـ ، إلى سنة ٤٠٥ هـ ، وهي التي تميزت بنزاعاته الدموية وكثُر فيها مقتل الزعماء ورجال الدولة وأفراد الرعية ، كما تميزت بظواهه المستمر المضني ، نرى الحاكم يصدر تباعاً طائفنة من الأوامر والقوانين (السعجلات) المدهشة التي لم يسمع بمثلها من قبل في أي مجتمع إسلامي . وكانت هذه المراسيم دينية واجتماعية ، وكان مما يزيد في غرائبها وغموضها بواعثها ، أنها كانت

(١) المقريزى في انتهاج الحنفاء (المخطوط) لوحة ٥ بـ ٦٧ و ١٦٩ و ١٦٠ .

(٢) سير البيعة المقدسة (في المخطوط الكتبى )

(٣) تاريخ الأسطاكى ص ٢٠٩ و ٢١٧ .

تصدر ثم تمحى بعد قليل وتستبّل بعكسها ، ثم يعاد صدورها وهكذا . وقد أخذ المؤرخون المسلمين على كسر العصور ، هذه المراسيم ، حجة للحكم على الحاكم وعصره بأقصى الأحكام ، واكتفوا في تعليلها بنظرية بسيطة ، هي أن الحاكم كان ذهناً مضطرباً لا يصدر عن رؤية أو حكمة ، ولم تكن هذه الأوامر والإجراءات الشاذة ، سوى نزعات محبول لا يستقيم له منطق أو غاية . ويحسن قبل أن نناقش هذا الرأي ، أن نستعرض هذه المراسيم أولاً وأن نحاول أن نفهمها ، وأن نستقصى بوعائهما على ضوء الظروف التي كان يجوزها المجتمع يومئذ .

- ١ -

ونبدأ بالمراسيم الاجتماعية . في المحرم سنة ٣٩٥ هـ ، صدرت أول طافنة من هذه الأوامر المدهشة ، فصدر سجل يمنع الناس من أكل الملوخية والترمس والجرجير والمتوكلية والدلينس<sup>(١)</sup> ، وحرم ذبح الأبقار السليمة إلا في أيام النحر (عيد الأضحى وغيره) ؛ وفي غيرها ، لا يذبح إلا ما كان ذو عاهة أو ما لا يصلح للحرث ؛ وحرم بيع الفقاع وعمله بأى صورة ، وكان الفقاع مسكرآ ذائعاً في ذلك العصر ؛ وحرم صيد السمك الذى لا فشر له وكذلك بيعه ؛ وحرم دخول الحمام بلا مئزر ، وهو جم الحمامات تباعاً وبغض على الخالفين فأدبوا وشهروا ؛ وشدد على التخاسين ، وتجار الرقيق في المنع من بيع العبيد والأماء لأهل الذمة ، ثم أمر بعد ذلك إلا يدخل سوق الرقيق أحد إلا أن يكون بائعاً أو مشترياً ؛ وأن يفرز الجوارى من الغلمان ، وأن يجعل لكل منهم يوم خاص؛ وحرم على النساء أن يكشفن وجوههن في الطريق ، أو خلف الجناائز ، وحرم عليهم التزيين والتبرج كما حرم البكاء والعويل والصياح وراء الموتى ؛ وشدد الحاكم في تنفيذ هذه الأوامر ، وعقوبة كثيرون من الخالفين بالجلد والتشهير والإعدام<sup>(٢)</sup> . ثم حرم على الناس أن يخرجوها من منازلهم إلى الطرقات منذ الغروب إلى الفجر ، وأن يزارلوا البيع والشراء

(١) قال ابن البيطار في مفرداته ، الدلينس اسم بالديار المصرية لنوع من الصدف صغير يوكل نيناً ملوساً يتادم به .

(٢) اتفاظ الحنفاء (المخطوط) لوحة ٥٩ .

بالليل ، فخلت الطرق من المارة ، وأقفرت الشوارع والميادين بالليل ،  
وغدت القاهرة كالمدينة المحصورة .

وفي ربيع الأول سنة ٣٩٩ هـ ، صدر سجل بالمنع من عمل النبيذ والزر ،  
وحرر من التظاهر بشيء من ذلك ، أو من الفقاع والدلينس ، والسمك  
الذى لا قشر له ، والترمس المتغفن ، وجاء هذا السجل مؤكداً لهذه المطاردة  
العنيفة المنظمة التى شهرت فى عهد الحاكم على الخمر والمسكرات بأنواعها ،  
والمواد التى تصنع منها ؛ وفي العام الثالى صدر سجل بالتشديد فى حظر الخمور  
وبيعها ، وبيانه النبيذ وبجميع أنواع المسكر ، وكسرت أوانى الخمور ،  
وأربقت فى كل مكان ، وشدد على الخماريين وبدكل ما فى دورهم ومحلاتهم  
واستمرت هذه الشدة ، وتناثرت فى العام الثالى (٤٠١ هـ) . وفي الحرم من  
سنة ٤٠٢ هـ ، قلدت الشرطتان لمحمد بن نزال ، وصدرت إليه الأوامر ،  
بعضاعفة الحزم فى تبع المسكرات ومنعها ، وأن يحرم بيع الزبيب إلا خمسة  
أرطال فما دونها ، وألا تباع الحرار . ولم تمض سوى أشهر قلائل ، حتى حرم  
بيع الزبيب إطلاقاً ، وأمر بمصادرته ، وألقيت منه فى النيل مقادير كبيرة ،  
وأحرقت مقادير أخرى كانت فى مخازن التجار ، وتوىلى هذا الإحرار أيام  
بحضرة الشهود . وفي شهر ذى الحجة (٤٠٢ هـ) عمل عيد الغدير على  
رسمه ، ومنع مرة أخرى من بيع الزبيب إلا أن يكون أربعة أرطال فما دونها ،  
ومنع من اعتصاره ، ثم أمر بإتلافه ومنع بيعه البنة ، وأغرق ما وجد منه فى  
النيل . وطاف المأمورون بأنحاء الجizerة ، وكانت يومئذ عامرة بجداول الكروم  
فجمعت الأعناب ، وطرحت تحت أرجل البقر للدوسيه ، وصدرت الأوامر  
بذلك إلى مختلف الجهات ؛ وتتبع من يبيع العنبر ، وشدد فى ذلك حتى اختفت  
آثاره . ثم ختم بعد ذلك على العسل ، وصودرت منه آلاف من الحرار  
وأغرقت فى النيل ؛ وتكرر تحريم المسكرات والفقاع الزبيب فى سجل جديد  
صدر فى جمادى الآخرة سنة ٤٠٣ هـ ، وهكذا خصت الخمر ومصادرها طوال  
عهد الحاكم بأقصى المطاردات وأعنفها<sup>(١)</sup> .

(١) انتاظ المحنفه (المخطوط) لوحة ١٦٣ او ١٦٥ او ب ؛ والخطاطج ٤ ص ٧٢ .  
وراجع ابن خلkan ج ٢ ص ١٦٦ .

وفي سنة ٤٠١ هـ ، صدر سجل بمنع الغناء واللهو ، وأمر أن لا تباع مغنية ، وألا يجتمع الناس في الصحراء ، ومنع النساء من الغناء والنشيد . و هو بحث أماكن البغاء والقصف بشدة وأزيالت دورهم وأوكارهم ، و ظهرت منهم أحياء المدينة ، وكانوا يبنون في معظم جنباتها<sup>(١)</sup> .

وفي سنة ٣٩٥ هـ أمر بتتبع الكلاب وقتلها أينما وجدت إلا كلاب الصيد ، فطوردت في كل مكان ، وأعدمت حتى خلت منها جميع الطرق والدور<sup>(٢)</sup> وتكررت هذه الحملة ضد الكلاب بعد ذلك ، في سنى ٤٠٤ هـ ، ثم ٤٠٥ هـ ، وقتل منها في كل من عدد لا يحصى ، وقيل في سبب قتلها إن الحاكم كان يسر في ركبته ذات يوم فاعتبر ضمطيته كلب ، فوثبت وكادت تلقنه على الأرض ، وقيل إنها كانت تكثر النباح بالليل وتزعجه في طوافه فأمر بتطهير الطرقات منها<sup>(٣)</sup> ؛ ولكن سرّى أن قتلها كانت تملئه بواعث حسبة ؛ وأمر أيضاً بقتل جميع الخنازير التي في كورة مصر فقتلت عن آخرها<sup>(٤)</sup> . وفي هذا العام أيضاً (٣٩٥ هـ) حرم على كل من يركب مع المكارين أن يدخل راكباً من باب القاهرة ، وحرم ذلك على المكارين أنفسهم ، وحضر على التجار والباعة أن يجلسوا على باب الزهومة (من أبواب القصر) ، وألا يمشي أحد بحذاء القصر ، ثم أعني المكارية بعد ذلك من الأمر ، وصدر لهم أمان خاص<sup>(٥)</sup> .

وهكذا اضطربت أوضاع الحياة الاجتماعية في مصر ، واستمر تطبيق القوانين والأوامر الجديدة على أشدّه . وفي سنة ٣٩٨ هـ صدرت عدة مواسم (سجلات) جديدة تكراراً لما سبق الأمر به ، فمنع الناس من التظاهر بالغناء ، ومن ركوب البحر للتفرج ، وذلك لمناسبة نقص النيل في هذا العام ، وشدد في منع بيع الخمور ؛ ثم صدر مرسوم بمنع الناس كافة من الخروج قبل

(١) الأنطاكي ص ١٨٦ .

(٢) ابن خلكان ج ٢ ص ١٦٦ ، والقريري ج ٤ ص ٦٩ و ٧٠ ، والأنطاكي ص ١٨٧ .

(٣) في سير البيعة المقدسة (المخطوط الكنسي) . والأنطاكي ص ١٨٨ .

(٤) سير البيعة المقدسة .

(٥) المسبحي في سعادت سنة ٣٩٥ ، ونقله القريري في الخطط ج ٣ ص ٤٤ .

الإجر وبعد العشاء ، فزادت المعاملات اضطراباً واشتد الأمر على الكافة ، وسرى إليهم الخوف والجزع ؛ واشتد الغلاء من جراء قصور النيل وهلاك الزرع ، واشتكى الناس خاصة من قلة الخبز وسواه ، ومن غلاء الدقيق والأرز ، وتفاقمت الحال بظهور الوباء ، وعصف المرض والموت ، وعز القوت والدواء والنفاكه ، واشتدت الحنة بالناس مدى أشهر ، وحمل الوباء منهم ألواناً كثيرة ؛ واتخذ الحكم بعض الإجراءات لمقاومة الغلاء فأمر بآلية يخزن أحد من المؤن أكثر من حاجته ، وحددت أسعار القمح والمواد الغذائية الأخرى ، مثلما تعلم أرق الحكومات في عصرنا عند الطوارئ ، وعقب المخالفون بالموت<sup>(١)</sup> . وفي سنة أربعينات من ركوب المراكب في الخليج<sup>(٢)</sup> وسدت أبواب القاهرة التي تلى الخليج وأبواب الدور والطاقات المطلة عليه وعقب الكثيرون من أجل إحراز الفقاع والملوخية والسمك الذي لا قشر له ومن بيع النبيذ وإحرازه ، وطورد السكارى والمخالفون بشدة ، وكانت العقوبة تصل في أحيان كثيرة إلى الإعدام .

ومن غريب تصرفات الحكم في تلك الفترة ، أنه قبض على جميع أملاك زوجه وأمه وأخته وعماته وخواصه وجواريه وسائر أقطاعاهن وأموالهن بمصر والقاهرة وكانت جملة عظيمة (سنة ٣٩٩ هـ) ، ولم تفهم حكمة هذا التصرف أو بواعته ، بيد أنها كانت فيما يظهر ثورة مؤقتة ، وقد عاد فرد الأمور إلى نصابها فيما بعد<sup>(٣)</sup> .

وفي صفر سنة ٣٩٩ هـ ، صدر سجل « ترك الخوض فيها لا يعني ، والإشتغال بالصلوات في أوقاتها ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وألا يخوض أحد في أحوال السلطان وأوامره ، وأسرار الملك » ؛ وفي ذى العقدة من العام التالي تكرر هذا الأمر بالخوض فيها لا يعني . وفي سنة ٤٠١ ، قرئ سجل جديد مماثل بالنوى عن معارضه الإمام فيها يفعله أو يصدر عنه من الأوامر والآحكام ، وترك الخوض فيها لا يعني . وكانت التفوس

(١) انعاظ الحنفاء (المخطوط) لوحة ٦٣ و ٦٤ ، وتاريخ الأنطاكي ص ١٩١ .

(٢) المقريزى عن المسجى ج ٢ ص ٣٨ .

(٣) تاريخ الأنطاكي ص ١٩٥ .

قد اضطررت من جراء هذه الأوامر المتابعة ، والقيود المضنية ، واستطالت ألسنة الكافة وبدت عليهم أمرات التذمر واللحوف ؛ فصدر من أجل ذلك سجل قرئ فيسائر الجماع بتسكين قلوب الناس وطمئنهم ، لكره ما داخلهم من التوجس واللحوف من أوامر « الحضرة » (أى الخليفة) . وفي أوائل سنة ٤٠٣ هـ ، بدت أعراض اللحوف والذعر على كثير من الطوائف فكثر اقتتاء الناس للسلاح ، وحمله كثير من الكافة ، وكثير الكلام في ذلك ، فقرئ سجل جديد بالجماع بطمأن الناس ، وإعراضهم عن أقوال المرجفين<sup>(١)</sup> . وأمر في نفس السجل بإعادة « حى على خير العمل » في الأذان ، وإسقاط « الصلاة خير من النوم » والنوى عن صلاة التراويح والضحى .

وفي سنة اثنين وأربعين منع النساء من زيارة القبور ، فلم ترق الأعياد بالمقابر امرأة واحدة ، ومنع من الاجتماع في المآتم ، ومن السير وراء الجنائز ، ومن الاستحمام في الحمامات العامة ؛ ومنع الاجتماع على شاطئ النيل للتفرج وركوب النساء مع الرجال ، وخروجهن إلى مواضع الفرجة مع الرجال ؛ وحرم لعب الشطرنج وجمع حبيها وجده وأحرق ، وعقب المحالفون بالحبس والجلد (٤٠٣ هـ) .

وفي نفس العام (٤٠٢ هـ) ، صدر مرسوم (سجل) بتحريم صناعة التنجيم والكلام فيها ، وأن ينفي المنجمون من سائر المملكة ، فاستغاث المنجمون بالقاضي الأكبر مالك بن سعيد الفارق ، فعقد لهم التوبة من هذه الصناعة وأغفوا من قرار النفي ، وحدث مثل ذلك للمغنين والمطربين ، فهجرروا العنااء وأغفوا من المطاردة .

والحاكم مع النساء قصة شهيرة ؛ فقد رأينا فيها تقدم كيف صدرت أوامر الحاكم تباعا ، يمنعهن من التبرج ، وألا يكشفن عن وجوههن في الطريق ، أو يجتمعن في المآتم أو يسرن خلف الجنائز ، أو يزرن المقابر ، أو يقمن بالغناء والنشيد ، أو يجتمعن مع الرجال في أماكن الفرجة ، أو يخرجن من دورهن بعد العشاء الآخرة ؛ وكان النساء يمثلن لهذه القيود الجزئية المتابعة ، ويقبلنها على مضمض ، في انتظار إلغائها أو التخفيف منها . بيد أن

(١) اتماظ الحفباء (المخطوط) لوحة ٦٥ ب .

الأمور بالعكس كانت تتجه إلى التشدد في معاملتهن، والقضاء التام على حريةهن؛ وهو أثرهن من الحياة العامة . ففي شعبان من سنة ٤٠٤ هـ (١٠١٤ م) ذهب الحاكم في معاملة النساء إلى ذروة القسوة والشدة ؛ فأصدر مرسومه الشهير منعهن من مغادرة دورهن والخروج إلى الطرقات بالليل والنهر ، ويستوي في ذلك أن تكون المرأة شابة أو عجوزا ؛ فاحتبس النساء في ظلام دورهن ، ولم تر امرأة في الطريق ؛ ولم يستثن من ذلك سوى النساء المنظلمات للشرع ، والخارجات إلى الحج ، أو المسافرات اللاتي تضطربن ظروف قاهرة إلى السفر ؛ والأماء اللاتي برسم البيع ، والقابلات ، وغاسلات الملوى ، والأرامل اللاتي يسعن الغزل ، وأن يكون خروج هؤلاء لزراولة شوؤنهن برفاع خاصة ترفع إلى القصر ؛ وتصدر بها تصاريح يقوم بتنفيذها مدير الشرطة ؛ ومنع النساء من دخول الحمامات العامة ، ومنع الأساكفة من عمل أخفافهن ؛ فاختنق النساء من المجتمع المصري ؛ وساده الانقباض والوحشة ، وأغلقت المتاجر التي تتبع السلع النسوية ؛ وساد الذعر بين النساء ، ولزم دورهن في روعة وخشوع . يقول المقريزى مشيرا إلى عيد الفطر من سنة ٤٠٤ هـ « ولا روئت امرأة ، ولا أبیع شيء مما عادته يباع في الأعياد من اللعب والمتأثيل » ؛ وحاول النساء التظلم من هذا القرار ، وذهب الكثیرات منهن إلى القصر داعيات مظلومات فلم يفزن بطائل ؛ وعوقب كثیر من النساء الحالات بالضرب والحبس ، وعوقب بعضهن بالموت . وفي العام التالي : أى في سنة ٤٠٥ هـ ، كررت هذه الأوامر القاسية ، وشدد في تنفيذها . ولم يقتصر منع النساء على الخروج إلى الطرقات بل نص أيضا على منعهن من التطلع من النوافذ والطیقان شبابهن وعجائهن . واشتد الأمر بنساء الكافة اللاتي ليس لهن من يقوم بأمرهن . واستغثن بأولى الأمر ، فأمر الباعة أن يحملوا السلع والأطعمة وكل ما يباع في الأسواق إلى الدروب ، وبييعونه للنساء في منازلهم ، وأن يحمل الباعة أداه كالمغرفة لها ساعد طويل يُعد إلى المرأة وهي من وراء الباب وفيه ما تشربه ، فتناوله وتضع مكانه الثمن ، ولا يسمح مطلقاً أن تبدو من وراء الباب<sup>(١)</sup>. وعاني النساء هذه الشدة زهاء سبعة أعوام حتى وفاة الحاكم

(١) الأنطاكي ص ٢٠٨، وابن خلكان ج ٢ ص ١٦٧، والمقريزى فالخطط ج ٣ ص ٧٣، وفي انتاظ الحنفاء (المخطوط) لوحة ٦٥ و ٦٧ ب؛ و ١٦٨، وابن الأثير ٩ ص ١٠٩.

بأمر الله ، وكان حادثاً مروعاً منقطع النظير ، ولم يحدث قط في أى مجتمع إسلامي ، بل لم يحدث في أى عصر من عصور التاريخ ، أن عانى النساء مثل هذه الحنة القاسية ، وسلبن الحرية على هذا النحو الشامل .

وكان مما يزيد في صرامة هذه القوانين الإستثنائية ، الشدة في تفاصيلها ، وروعة العقوبات التي سنت لخالقها ؛ وكان السهر على تطبيقها من أهم واجبات مدير الدولة أو قائد القواد ، فتجد مثلاً في السجل الصادر بتعيين « غن » قائداً للقواد ومديراً للشرطة والمحسبة (سنة ٤٠٢ هـ) ، تنويهاً خاصاً بمراعاة تحريم النبيذ وغيره من الخمور وتبيح ذلك والتشديد فيه ، وفي تحريم الفقاع وبيعه ، وتحريم أكل الملوخيا والسمك الذي لا قشر له ، والمنع من الفرجة والملاهي كلها ، ومنع النساء من حضور الجناز ، ومنع بيع الزبيب والعنبر والعسل إلا ثلاثة أرطال فما دونها أو ملوك لا تتجه إليه مظنة اتخاذ مسکراً<sup>(١)</sup> ، وكانت عقوبات الخالفين تختلف بين التشهير<sup>(٢)</sup> والحبس والجلد ، وتصل في أحيان كثيرة إلى الإعدام .

هذا استعراض واف لما صدر في عهد الحكم بأمر الله من المراسيم والأوامر (السجلات) الإجتماعية الإستثنائية ، ومعظمها يحمل طابع القسوة والشذوذ ، ولكن سترى أنها لم تكن دون غاية ، ولم تصدر كما يبادى لأول وهلة ، عن نزعة محبول أو هائم ، وأن كثيراً منها يحمل بالعكس طابع الطرافة والحكمة ، ويرمى إلى غaiات بعيدة ، قد فطن إليها هذا الذهن الجريء ، واتخذ منها مثلاً .

نعرض بعد ذلك إلى طائفة أخرى من مراسيم الحكم بأمر الله هي المراسيم الدينية ، وقد كانت كالمراسم الاجتماعية تحمل في كثير من الأحيان طابع الشدة والتناقض .

وببدأ الحكم بهذه المراسيم (السجلات) الدينية لأول عهده بالحكم أيضاً .

(١) المقريزى في المخطoj ٤ ص ٨٨ .

(٢) التشهير هو أن يطاف بالمنصب على حار أو جل وتعلق عليه كتابة بمسمون ذئبه ، وقد يكون عقوبة أصلية ، وقد يعقبه بعد ذلك جلد أو إعدام .

ففي السابع من المحرم سنة ٣٩٥ هـ ، قرئ سجل بالجوامع ، يؤمر فيه النصارى واليهود بلبس الغيار وشد والزنار ولبس العائم السود ، والسوداد هو شعار العباسين ، وهم عصاة في نظر الفاطميين .

وفي ليلة عيد الشعانين من سنة ٣٩٨ هـ ، منع النصارى من تزيين كنائسهم على جرى عادتهم ، وفرض على جماعة منهم بسبب ذلك . وفي رجب من نفس العام صدر سجل بمصادرة الأملك المحبسة على الكنائس ، وضمها إلى جانب الديوان السلطاني ، وكتب إلى سائر الأعمال بذلك ؛ وأحرقت صلبان كثيرة على أبواب الجوامع ، وفي دار الشبرطة<sup>(١)</sup> .

وفي سنة ٣٩٩ هـ أمر بهدم بعض كنائس القاهرة ونهب ما فيها ، ومنها كنيسة العاقدة بحارة الروم ؛ بعد أن أخطر سجل صدر تطبيقاً لهذه السياسة هو المرسوم الخاص بهدم كنيسة القيامة (قامة)<sup>(٢)</sup> أو القبر المقدس بيت المقدس ؛ ويضع المقريزى تاريخ هذا المرسوم الشهير في أواخر سنة ٣٩٨ هـ ، ولكن الرواية النصرانية تضع تاريخه في سنة ٧٢٧ للشهداء<sup>(٣)</sup> ، وهي توافق سنة ٣٩٩ هـ (١٠١٠ م) ، وكان حادثاً جللاً في تاريخ الكنيسة ؛ وتقول الرواية الكنسية المعاصرة إن هذا السجل الشهير صيغ في تلك العبارة الموجزة : « خرج أمر

(١) المقريزى في انتهاز الحنفاء (المخطوط) لوحة ١٦٢ ، وفي الخططج ٤ ص ٤١٨ .

(٢) تطلق الرواية العربية اسم « القامة » على كنيسة القبر المقدس . وأصل هذه التسمية تاريخي يرجع إلى أن القبر المقدس قد بني على الموضع الذي كانت تتوضع به القامة خارج أسوار بيت المقدس أيام المسيح ، وهو الموضع الذي يقول الإنجيل إن المسيح قد صلب فيه (راجع معجم البلدان لياقوت في كلمة قامة) .

(٣) سير البيعة المقدسة (المخطوط الكنسى) وتاريخ الأنطاكي ص ١٩٦ . وتقول بعض الروايات الإسلامية بصدور هذا السجل في سنة ٤٠٣ هـ ، أعني حينما صدر السجل العام بهدم الكنائس (رابع أخبار الدول المنقطعة - المخطوط) وتاريخ الذهبى (المجلد الثاني والعشرون) وأوردته النجوم الزاجرة (ج ٤ ص ١٧٨) . ييد أنها نثر الأخذ بالرواية النصرانية ، أولاً لأنها أقدم الروايات ، بل هي معاصرة تقريباً ، ثانياً لأنها أقرب إلى الف庇ط والتحقق في مثل هذا الحادث الجلل في تاريخ الكنيسة وتاريخ النصرانية كلها . وراجع أيضاً كتاب Jerusalem تأليف بالمر وبيزانت ص ١١٣ وما بعدها .

الإمامية إليك بهدم قامة . فاجعل سماءها أرضًا ، وطوها عرضاً » ، وتريد على ذلك أن الذي كتبه كاتب نصراوي يسمى ابن شرين ، وأنه توفي بعد كتابته بأيام قلائل ندما وحزناً ؛ وأنفذه السجل إلى يارختكين وإلى الرملة ( فلسطين ) ، فقام بتنفيذها في الحال ، وأحيط على ما بالكنيسة من التخادر والتحف والآنية المقدسة ، وهدمت سائر رحابها وقبابها ، وأزيلت كنيسة ماري قسطنطين التي بداخلها ، وأصبحت الكنيسة العظمى أثراً بعد عين ، ولم يبق منها سوى أثر الصخرة التي شيد عليها القبر المقدس ، وهدم الدير الملافق لها ، وكان غاصباً بالراهبات من مختلف الأمم النصرانية ، وانزاعت سائر أحبابها وأملاكها وأموالها ؛ وكان هدمها في شهر صفر سنة ٤٠٠ هـ (١) .

ويروى في هذا الصدد أن الحاكم أمر بهدمها لما بلغه مما يقع بها من الرسوم والشعائر الوثنية المثيرة ، وما يتنظم إليها من المراكب الدينية الصالحة التي يضج فيها النصارى بالصلوات والأدعية ويرفعون الصليبان الضخمة ، ولا سيما في أيام الفصح وفي عيد الشعانين (٢) ؛ ويروى لنا المقريزى في حوادث سنة ٣٩٨ هـ ، أن الحاكم لفت نظره كثرة خروج النصارى من مصر إلى القدس لحضور عيد الفصح بقامة ، كما يخرج المسلمون إلى الحج ، فسأل ختنكين العضدى أحد قواده عن ذلك لمعرفته بأمر قامة ، فلذ كر له أن هذه بيعة يعظمهما النصارى ، ويحج إليها من جميع البلاد ، ويأتيا الملوك ، وتحمل إليها الأموال العظيمة ، والثياب والستور والفرش والقناديل والصلبان المصنوعة من الذهب والفضة ، وكذلك الأواني الذهبية والفضية ، وبها من ذلك شيء عظيم ، فإذا كان يوم الفصح ، واجتمع النصارى بقامة ، ورفعت الصليبان وعلقت القناديل في المدببع ، تحيلوا في إيصال النار إليه بدهن البلاسان مع دهن الزيق ، فيحدث له ضياء ساطع يظن من رأه أنها نار نزلت من السماء ؛ فأنكر الحاكم ذلك ، وتقدم إلى أبي منصور ابن سورين كاتب الإنشاء ، فكتب إلى أحمد بن يعقوب الداعي أن يقصد القدس ، ويهدم قامة ، وينبه الناس حتى يعني أثراها (٣) .

(١) تاريخ الأنطاكي من ١٩٦ .

(٢) « « ١٩٦ .

(٣) المقريزى في اتماظ المخلاف (المخطوط) لوحة ٦٣ .

وتقول الرواية الكنسية المعاصرة أيضاً ، إن راهباً قبطياً يدعى يونس نقم على البطريرك زخاريا لأنه لم يرسمه أسفقاً ، فتقدما إلى الحاكم ووصف له ما يتمتع به الأحبار النصارى من النفوذ والجاه ومظاهر السلطان والعظمة والثراء ، وكونهم يبيعون المناصب الكنسية ، وقال في رقعته التي رفعها إليه : « أنت ملك الأرض ، لكن للنصارى ملك لا يُعبأ بك لكثره ما قد اكتنز من الأموال الجزيله ، لأنه يبيع الأسقفية بمال » وعدد فيها كثيراً من مثالبهم ، فكان مسعاه من العوامل التي أثارت سخط الحاكم وحفزته إلى هدم الكنائس ومطاردة النصارى .

وقد كان هدم القبر المقدس وقع عميق في الأمم النصرانية كلها ، وكان له فيما بعد أثره في إذكاء الدعوة الصليبية التي شهرتها البابوية « لإنقاذ فلسطين والقبر المقدس » ، واستمر موقع الكنيسة بعد هدمها أعوااماً طويلاً مزاراً يحج إلى النصارى ، حتى أعيد بناؤها في عهد المستنصر بالله بعد ذلك ب نحو ثلاثين عاماً .

وفي العام التالي صدر مرسوم جديداً بالتشديد على اليهود والنصارى في لبس الغيار وتقلد الزنار ، وعقوبة المخالفون بالضرب ، وألغيت الأعياد النصرانية كعيد الصليب والغطاس وعيد الشهيد ، وأبطلت رسومها واحتفالاتها في جميع أنحاء المملكة ؛ وكان النصارى يحتفلون بها في بدنخ طائل ، ويتحدونها فرصة لإقامة المظاهرات الدينية العظيمة ، فيشهرون الصليبان في مواكبهم ، ويضججون بالترتيل والصلوات ؛ وتقرن هذه المظاهر الدينية ، بإقامة الاحتفالات والمآدب والملاهي الباذخة ، ولا سيما على ضفاف النيل والخليج ، وتهreu الجموع الغفيرة لمشاهدتها من كل فج ، فأبطل ذلك كله ؛ وأبطلت أيضاً رسوم الشعانيين في بيت المقدس ، وكانت تجري في ضجة عظيمة ، وتزين جميع الكنائس لهذه المناسبة بأغصان الزيتون وسعف النخل ، وألغيت جميع الأحجام المرصودة على الكنائس والأديار بأعمال مصر ، ووضمت إلى الديوان السلطاني حسبما تقدم ، وخربت كنائس مصر والمقدس وأبيح للنهب . وفي رمضان سنة ٤٠٠ هـ ، صدر مرسوم الحاكم بهدم دير القصرين بالقطنم وهو أعظم أديار الملكية ، وكان يأوى إليه أرسانيوس بطريرك الإسكندرية

وخلال الأميرة ست الملك ؛ ونهب جميع ما فيه ، وأخرج منه أرسانيوس وسائر من كان به من الرهبان وهم جملة عظيمة ، ونبشت قبوره ، وأخرجت توابيتها ، وطرحت عظامها ، يقول الأنطاكي : « وكان أمراً فظيعاً لم يشاهد مثله ، ولا جرى في السالف شبهه . فانتهى ذلك إلى الحاكم ، فأمر بعد الفوات بالكف عن فتح القبور ، وترك التعرض للموت » . ثم قتل أرسانيوس نفسه بعد ذلك بأشهر قلائل ( ذى القعدة سنة ٤٠٠ هـ )<sup>(١)</sup> ، ولم تحدثنا الرواية عن قتله أو من أمر بقتله ؛ بيد أن في الحادث نفسه ما يبعث إلى الريب في قرابة الحاكم بالخبر المقتول . وحرم ضرب النواقيس في جميع أعمال مصر ، وأمر بنزع الصليبان الظاهرة في أبراج الكنائس ، وأن يمحى النصارى الصليب من أيديهم وسوا عدهم<sup>(٢)</sup> .

وفي سنة ٤٠٢ هـ منع النصارى من الاجتماع في عيد الصليب ، وألا يظهروا في المضي إلى الكنائس . وفي العام التالي ( ٤٠٣ هـ ) صدر مرسوم شامل ضد النصارى واليهود يقضى بأن يلبسو العمام والتيايب السود ، وأن يعلق النصارى في عناقهم صليباناً ظاهرة من الخشب طول الواحد منها ذراع في ذراع وزنه خمسة أرطال ، وأن يكون فوق الثياب مكتشوفاً ، وأن يعلق اليهود في عناقهم قرائى من الخشب زنتها خمسة أرطال أيضاً ، وأن تختم هذه الصليبان والقرائى بخاتم من البرصاص يحمل اسم الخليفة ؛ وحرم على الفريقين معاً ركوب الخيل ، وأن يكون ركوبهم الحمير والبغال بسرج من الخشب وسيور سود عاطلة من كل حلية ، وألا يستخدمو مسلماً أو يقتنوا عبداً مسلماً أو جارية مسلمة ؛ وحظر على المكارية المسلمين بمصر والقاهرة أن يحملوا على دوابهم ذميماً ، كما حظر على الملائين المسلمين أن يحملوا في سفنهم ذميماً ، وأنذ الناس في البحث عن المخالفين وتتبع آثارهم . فأسلم كثير من النصارى الكتاب وغيرهم ؛ ورسم بأن يحمل النصارى الصليبان ، واليهود الأجراس عند دخولهم الحمام تمييزاً لهم من المسلمين ، ثم أفردت لهم بعد ذلك حمامات خاصة ، وعلقت الصليبان على حمامات النصارى ، وقرائى الخشب على حمامات اليهود ؛ وأنشى

(١) تاريخ الأنطاكي من ١٩٤ و ١٩٦ و ١٩٧ ، والمcrizzi في الخططج ٤ ص ٣٩٨

(٢) سير البيعة المقدسة ( في المخطوط الكنسى المشار إليه ) .

لليهود حى خاص بجوار باب زويلة حتى لا يختلطوا بال المسلمين<sup>(١)</sup>؛ وطبقت هذه الأوامر والقوانين بعنى الصراوة ، ونزع سائر المتصرين والكتاب الذين من وظائفهم ، وكانوا جمارة كبيرة ؛ فاشتد الأمر على اليهود والنصارى وطوردوا وأخضطدوا ، وأهينوا في كل مكان، وساد بينهم الروع والرعب ، وأسلم كثير منهم اجتناباً لهذا الإرهاب وظاهرة البعض الآخر بالإسلام ، وتوارى معظمهم من الطرقات ، وكثير بينهم الفزع والارجاف ، وهاجر البعض سراً إلى بلاد الروم ، ونفى البعض الآخر إلى خارج الديار المصرية ؛ وعمد كثير من النصارى إلى نزع العبار والتشبه بال المسلمين ابقاء الرقابة والمطاردة ؛ وتقول لنا الرواية الكنسية المعاصرة ، إن النصارى كانوا خلال هذه الحنة يتبعدون سراً بين أطلال الكنائس المهدومة ، ويخفون الآنية والذخائر المقدسة في أعماق منازلهم ، ويقيمون فيها الشعائر والقرابين سراً ، وأقام بعضهم بيعاً سرية في الريف<sup>(٢)</sup> .

وفي ربيع الآخر سنة ٤٠٣ هـ (١٠١٣ م) صدر سجل جديد بهدم جميع الكنائس بالديار المصرية ؛ فهدم كثير من الأديار والبيع ونهبت وقطعت أحبابها ؛ وأقطع الكثير منها بجمع ما فيها ، وما لها من ربع وأراضي ؛ وسائل جماعة من النصارى الحاكم أن يتولوا هدم كنائسهم بأيديهم ، وأن يبنوها مساجد ، فأذن لهم ، ووهب الحاكم تراث الكنائس وذخائرها من ذهب وفضة إلى جماعة من الخدم الصقالبة ، وصدرت الأوامر إلى كل متصرف بأن يهدم ما في ولايته من الكنائس ، وأن يمكن المسلمين من هدمها ، فهدمت

(١) وهذا هو نظام الحى الخاص أو نظام « الجيتو » *Ghetto* الشهير حيث كانت تفرد لليهود أحياه خاصة ، وقد بدأ بهذا النظام في المدن الإيطالية منذ القرن السادس عشر ، ثم طبق في جميع أوروبا ، واستمر قائماً حتى القرن التاسع عشر .

(٢) راجع في تفاصيل هذه القوانين وآثارها : سير البيعة المقدسة (المخطوط الكنسى) ، وتاريخ الأنطاكي ص ١٩٥ و ٢٠٢ ، والمقريزى في اتعاظ المتنفاه (المخطوط) لوحمة ١٦٥ وب و ١٦٦ ، وفي المخططج ٤ ص ٧١ و ٧٢ و ٧٣ و ٣٩٩ . وأخبار الدول المنقطعة (النسخة الفتوغرافية) ، ونهاية الأربع (النسخة الفتوغرافية) ج ٢٦ ص ٥٦ و ٥٧ ، وتاريخ أبي صالح الأرمني ص ٤٦ ، وابن خلكان ج ٢ ص ١٦٢ ، والنجم الزاهرة ج ٤ ص ١٧٧ و ١٧٨ .

آلاف الكنائس والبيع بسائر أنحاء القطر ، واقتصر كثیر من الكنائس والأديار بمصر والتواحی لمن التمسها ، وأذن للصلوة في كنيسة أبي شنودة كبرى الكنائس القبطية بمصر ، وأحيط بكنيسة المعلقة ، ووضع المسلمين أيديهم على ما في الكنائس والأديار من المال والذخائر وآنية الذهب والفضة والديباج ؛ وكانت جملة طائلة ؛ واستمر الهدم في أنحاء المملكة زهاء ثلاثة أعوام ؛ ويقال إنه هدم في هذه الفورة المضطربة من الكنائس والأديار زهاء ثلاثة ألفاً ، وكانت منها عدة من الكنائس والأديار الأثرية الفخمة<sup>(١)</sup> .

وكان رأس الكنيسة القبطية يومئذ هو الأنبا زخاريا بطريركها الرابع والستون ؛ وكانت أيامه كلها محن وأحداث للنصارى ؛ فلما اشتدت فورة الإضطهاد قبض عليه (سنة ٤٠٠ هـ) ، واعتقل مدى أشهر ؛ وتقدمه إلينا الرواية الكنسية المعاصرة في صورة القديس الشهيد، وتقول إن الحاكم بأمر الله أمر بتعذيبه وتقديمه للسباع ، فألقى إليها مراراً ، ولكنها كانت في كل مرة ترتد عنه وديعة هادئة<sup>(٢)</sup> .

وعانى النصارى واليهود هذه الشدائد والمحن مدى أعوام ؛ وكانت أشد ما عانوا في ظل الدولة الإسلامية بمصر ، وكان من مظففات المحن أن صدر بعد ذلك بقليل مرسوم بإطلاق المجرة للذميين ، وكان قد رفع إلى الحاكم أن الأمر قد اشتد على النصارى وأنهم يفرون سراً إلى بلاد الروم ، وينزلون الأموال الجمة لأصحاب المراكب والطرقات لإطلاقهم ، فأصدر في سنة ٤٠٤ هـ سجلاً بإطلاق الحرية للنصارى واليهود بالهجرة إلى بلام الروم أو الحبشة أو التوبه أو غيرها ، وأن يحملوا أموالهم ويترفوا فيها آمنين مطمئنين . وكتب بذلك إلى سائر الأعمال ، فهاجر كثیر من النصارى واليهود بعد أن باعوا أملاكهم ، ولجأ كثیر منهم إلى أنطاكية وغيرها من التغور الواقعة تحت حماية الروم<sup>(٣)</sup> .

(١) سير الビعة المقدسة ، والمقريزى في الخططج ٤ ص ٣٩٩ ، وفي العاظ الخناد (المخطوط) لوحة ٦٦ .

(٢) سيرة البيعة المقدسة ، والمقريزى في الخططج ٤ ص ٣٩٨ .

(٣) سير البيعة المقدسة ، والأنطاكي ص ٢٠٧ .

ثم خفت وطأة المطاردة بعد ذلك تباعاً . وفي سنة ٤١١ هـ قبيل اختفاء الحاكم بقليل ، صدرت عدة سجلات جديدة بإلغاء هذه القوانين والفرض المرهقة ، وإطلاق حرية الشعائر للنصارى واليهود ، ورد ما أخذ من أحباب الكنائس والأديار ، والسماح للنصارى بتجديد ما درس من الكنائس والبيع والأديار ، ورد ما أخذ منها من الذخائر والتحف والأخشاب والعمد ، وأطلقت الحرية للذميين الذين دخلوا في الإسلام كرها عنهم ، أن يرتدوا إلى دينهم الأصلى ، فارتدى كثير منهم . وتضع الرواية النصرانية تاريخ هذه السجلات في سنة ٧٣٦ للشهداء وهي الموافقة لسنة ٤١١ هـ بعد تسعة أعوام من الخطوب والمحن<sup>(١)</sup> ، وتعتبر صدورها من الحاكم معجزة نصرانية<sup>(٢)</sup> ، وتزيد على ذلك أن الفضل في كشف هذه الغمة المرهقة ، وفي إعادة الكنائس ، يرجع إلى راهب يدعى بعين كان قد أسلم أيام الحنة ، ثم عاد إلى دينه ، واستأند الحاكم في عمارة دير شهراً في ضاحية مصر ، وأن الحاكم كان يزوره في الدير ويستمع إلى رغباته ، وأنه كان واسطة التفاهم بين الحاكم وبين الأنبا زخاريا ، وأن الحاكم كان في هذه الفترة يبدى إعجابه بالنصرانية ويعطف عليها وعلى بنها<sup>(٣)</sup> .

وتصدر يومئذ إلى النصارى سجل أمان شامل هذا نصه : « بسم الله الرحمن الرحيم ، هذا كتاب من عبد الله ووليه المنصور أبي على الإمام الحاكم بأمر الله أمير المؤمنين ابن الإمام العزيز بالله أمير المؤمنين لجماعة النصارى بمصر ؛ عند ما أنهوا إليه الخوف الذي لحقهم ، والجزاء الذي هالهم فألقهم ، واستدراعهم بظل الدولة ، وترحيمهم بحضور الحضرة بما رآه وأمر به ، من تكمل النعمة عليهم ، بتوكيد لهم ذمة الإسلام وشرعه ، من تصريحهم تحت كتفه ، بحيث تصفو لهم موارد الطمأنينة ، وتضفي عليهم ملابس السكون والدعة ، ولإجابتهم إلى ما سألوا فيه من كتب أمان لهم يخليد حكمه على الأحقاب ، ويتوارثه الأخلاف منهم والأعقاب ؛ فأنتم جميعاً آمنون بأمان الله »

(١) سير البيعة المقدسة .

(٢) تاريخ الأنطاكي ص ٢٢٢ .

(٣) سير البيعة المقدسة ، وتاريخ أبي صالح ص ٤٦ .

عز وجل ، وأمان نبیه محمد خاتم النبیین وسید المرسلین صلی الله علیه وسلم ، وعلى آل الطاھرین ، وأمان أمیر المؤمنین علی بن أبی طالب سلام الله علیه ، وأمان الأئمّة من آباء أمیر المؤمنین سلام علیهم ؛ هذا علی نفوذکم ودمائکم وأولادکم وأموالکم ، وأحوالکم وأملاککم ، وما تحویه أيديکم ، أماناً صریحاً ثابتاً ، وعقداً صحيحاً باقیاً ، فنقوبه واسکنوا إلیه ، وتحققو أن لكم جیل رأی أمیر المؤمنین وعاطفته ونصرته تحمیکم ، وعصمه تقییکم ، لا يقدم عليکم بسوء أحد ، ولا تتطاول إلیکم بمصرة يد ، إلا كانت زواجر أمیر المؤمنین مقصرة من باعه وعظم إنکاره ، مضيقاً فيه من ذراعه ، والله عون أمیر المؤمنین علی ما تعتقدون من صلاح وإصلاح ، لسكان أقطار مملکته ، ومن له وسیلة الثواء فی كنف دولته ، وإیاه یستشهاد علی ما أمضاه من أمانة لكم ، وعهده الذي یشرفه طرفکم ، وكفى بالله شهیداً ، ولیقرر فی أيديهم حجۃ بما أسبغ من النعم علیهم إن شاء الله تعالیٰ<sup>(۱)</sup> .

وتصدرت عدة سجلات أخرى بإطلاق الحرية للنصارى في إقامة الشعائر وإعادة الكنائس، و منها سجل إلى نيقفور بطريرك بيت المقدس يؤذن فيه بإقامة الصلاة في عرصة كنيسة القيامة وأطلالها؛ و سجل بإعادة بناء دير القصیر؛ وثالث برد أو قاف دير طور سينا؛ وعدة أخرى . وقد أورد لنا الأنطاكي صور بعض هذه السجلات ، التي تدل على روحها ونحوها ، بأهمية الإنقلاب الذي طرأ على سياسة الحاكم إزاء النبیین .<sup>(۲)</sup>

ولقد كانت هذه المطاردة للذمین من أهم ظواهر عصر الحاکم بأمر الله؛ وكانت بلا ریب سياسة مقررة ، ولم تتحمل في مجموعها طابع التناقض؛ بيد أنها كانت في الوقت نفسه انقلاباً جوهرياً في السياسة الفاطمية إزاء اليهود والنصارى؛ ذلك أن الدولة الفاطمية كانت منذ قيامها بمصر ، توثر كما رأينا سياسة التسامح الديني ، وتذهب في هذا التسامح إلى أبعد مدى ، فتصصنfi اليهود والنصارى وتولیهم مناصب الثقة والنفوذ؛ ومنذ أيام العز نرى ثباتاً حافلاً من الوزراء اليهود والنصارى يحتلون أرفع مناصب الدولة ، ويستأثرون

(۱) أورد الأنطاكي في تاريخه ص ۲۲۲ .

(۲) راجع تاريخ الأنطاكي ص ۲۲۸ و ۲۲۹ و ۲۳۰ و ۲۳۱ .

بعظم السلطات والنفوذ ؛ ولم يشنّ الحاكم لأول عهده عن هذه السياسة ، فقدم النصارى في مناصب الوزارة والكتابة ، وتولى وزارته أربعة منهم هم الرئيس فهد بن إبراهيم ، وأبونصر بن عبدون ، وزرعة بن عيسى بن نسطورس ثم أخيه صاعد ؛ وقد كان طبيب الحاكم الخاص لأول حكمه هو منصور بن مبشر النصراوي فلما توفي في سنة ٣٩٤ هـ ، خلفه في هذا المنصب طبيب نصراوي آخر ، هو أبو يعقوب بن نسطورس<sup>(١)</sup> . وكان من أحب الناس إلى الحاكم ، فلما توفي غريقاً في بركة ماء (٣٩٧ هـ) ، أقيمت له جنازة حافلة سار فيها سائر أهل الدولة ؛ وخلفه في منصبه طبيب ذي آخر هو صفير اليهودي خلع عليه ، وأقطع داراً فخمة . وهكذا نعم الذميين بما نعموا به من قبل من حرية ونفوذ ؛ ولم يلث ذلك سوى استمرار في سياسة التسامح الفاطمية ، وربما كان راجعاً من بعض الوجوه إلى نفوذ سُتّ الملك ابنة العزيز وأخت الحاكم ؛ ولكن الحاكم نبذ هذه السياسة التقليدية فجأة وانقلب إلى سياسة المطاردة الدينية ، وأبدى في تطبيقها متهي التطرف والغلو ، شأنه في معظم نزعاته واجراءاته . وقد قيل في تعليل هذا الإنقلاب إن الوراء والكتاب والنصارى أسرفوا في الاستئثار بالسلطات ، وفي استغلالها ، وأطلقوا عنان الأهواء الطائفية ، وقدموا النصارى في المناصب وأقصوا عنها المسلمين ، وتمكن النصارى بفضل هذه الرعاية وهذا الاصطفاء ، من مراقب الدولة ، فأحرزوا الأرزاق والثروات الطائلة ، وأسرفوا في مظاهر الجاه والثراء ، واقتتوا كثيراً من العبيد والجواري المسلمين ، وأكثروا من إقامة الكنائس والأديار ؛ وبدت الأقلية النصرانية سيدة عزيزة الجانب ، بينما تقلص نفوذ الأكثريّة المسلمة ، وفُتئت في مصالحها وفي أرزاقها ؛ فعندئذ اضطرم الحاكم سخطاً على الذميين ، وانقلب كما انقلب والده العزيز من قبل إلى مطاردتهم ، وتحطيم نفوذهم وسلطانهم<sup>(٢)</sup> ؛ كذلك قيل في فرض السواد لباساً على الذميين ، إنه

(١) قال عنه المقريزى « وكان طبيب وقته عارفاً بالطب ، آية في الحفظ ، ما تفني له صوت قط إلا شبّطه ، ولو غناه مائة مفن في مجلس واحد فقط ساير ما غنوه ، وتكلم على ألحانها وأشعارها ، وكانت له يه في الموسيقى ، وانفرد بخدمة الحاكم في الطب فأثيرى » . راجع اتعاظ الحنفاء (المخطوط) لوحة ١٦٢ .

(٢) المقريزى في الخططوج ٤ ص ٣٩٩ .

يرجع الى أن السواد هو شعار بنى العباس خصوم الدولة الفاطمية وألد أعدائهم ، فارتداء الذميين للسواد إنما هو تنويه بخصومهم وبغضهم<sup>(١)</sup> .

وقد كان للخلافة الإسلامية منذ عصر عمر ، سياسة خاصة لتنظيم مجتمع الذهرين ، وتحديد مركزهم إزاء المسلمين ؛ وكان التشريع الذي أصدره عمر ، وهو أول تشريع من نوعه ، يحظر عليهم بناء الكناس والبيع الجديدة ، أو أن يرفعوا الصليبان فوق الكنائس ، أو يظهروا كتبهم المقدسة في الطرق العامة ، أو يرفعوا أصواتهم بالترليل في الكنائس ، وألا يحاولوا تنصير مسلم أو يحولوا دون إسلام نصراني ، وألا يحملوا السلاح أو يستعملوا السروج أو يسترقوا مسلما ، وأن يتخدوا لأنفسهم أزياء خاصة<sup>(٢)</sup> . بيد أن هذا التشريع لم يكن يحمل طابع المطاردة الدينية ، وإنما كان يقصد به تنظيم الحقوق والواجبات ، وتحديدها في حدود سياسة التسامح العامة ، التي كانت تجري عليها الدولة الإسلامية منذ نشأتها .

أما هذه السياسة المغرقة المثيرة التي جرى عليها الحكم بأمر الله إزاء الذهرين ، وأما هذا الاضطهاد المنظم ، فهو أبعد الأمور عن روح التسامح المستنير ، الذي جرت عليه السياسة الإسلامية إزاء الذهرين ، في جميع العصور والدول . ومهما تكن بواعث هذه السياسة العنيفة ، فإنها في نظرنا سياسة غاشمة لا تستطيع أن نسيغها أو نتجاهل عوائقها الوخيمة ؛ بيد أنها نلاحظ مع ذلك أن مطاردة الأقليات الدينية أو الجنسية ، ليست خاصة من خواص العصور الوسطى وحدها ، وإنما هي نزعة لبست تضطرم بها أرق الدول الغربية حتى أواخر القرن الماضي ؛ بل لقد شهدناها تضطرم في هذه الدول في عصرنا قبيل الحرب العالمية الثانية ، وتتخد صوراً لانقل في قسوتها وروعتها عما عرفته العصور الوسطى ؛ واليوم ، ونحن نكتب هذه السطور ، تضطرم نزعة التعصب العنصري في بلاد مثل أمريكا (وكذلك إنجلترا) ، ويطارد الملونون بأقسى الصور وأشنعها ؛ وربما كان في ذلك كله ما يخفف بعض الشيء من تبعه الحاكم بأمر الله طاغية العصور الوسطى .

(١) الخططج ٤ ص ١٥٧ .

(٢) راجع هذه الأحكام والقوانين في فتوح مصر لابن عبد الحكم ص ١٥١ ، وراجع كتاب « موقف حاسمة في تاريخ الإسلام » (الطبعة الثالثة) ص ٢١ .

ولم تنتصر سياسة الحاكم الدينية على هذه الناحية من اضطهاد النصارى واليهود ، ولكنها كانت تتناول الناحية الإسلامية أيضاً ، بكثير من الأحكام والأوامر الشديدة . وقد كانت الخلافة الفاطمية تحكم في مصر شعراً لا يتبعها من الوجهة المذهبية ، وكان العمل على تدعيم هذه الصبغة المذهبية أهم عناصر سياستها الدينية ؛ وقد حدا الحاكم في ذلك حدو أبيه العزيز وجده العز ، وعمل لبث الدعاية الفاطمية في قوة وجراة ، ولكن في نوع من التناقض أيضاً ؛ ففي ٣٩٥ هـ ، أمر بسب السلف (أبي بكر وعمر وعثمان وعائشة ومعاوية وغيرهم من الصحابة) ، وكتب ذلك على أبواب الجامع والمساجد ولا سيما جامع عمرو في ظاهره وباطنه ، وعلى أبواب الحوانين والمقابر والدور والقياسر ولون بالأصباغ والذهب ، وأرغم الناس على المخاورة به ونقشه في سائر الأماكن . وكان سب السلف مظاهره شيعية عملية ، ولكن سخيفة مبتذلة ، فلم يلبث أن ضجع الشعب لهذا الاجتراء المثير ، وألغى المرسوم (سنة ٣٩٧ هـ) وأمر بمحو كل ما كتب على المساجد والدور وغيرها من ذلك ، وطافت الشرطة ب مختلف الأحياء والأماكن تنفذ الأمر الجديد ، وشدد في هذا المنع فيما بعد ، وعقب المخالفون بالضرب والتشهير ؛ وفي سنة ٤٠٣ هـ ثارت بين الكافة فتنة من جراء سب السلف ، فتمسكت بعضهم بالسب ، واعتبر ض آخرون وهم الكثرة ، وهرعت منهم بجموع غفيرة إلى القصر ، وهم يستغيثون ويصيحون لا طاقة لنا ولا صبر على ما يجري ، فصرفهم غن قائد القواد فانصرفوا ، وهم يستغيثون في الطرقات ؛ وعلى أثر ذلك قرئ بالقصر سجل جديد بالترجم على السلف من الصحابة والنبي عن الخوض في ذلك ، وشدد في محى السب أيها وجد ، ورأى الحاكم ذات يوم في طريقه لوحًا فيه سب للسلف ، فأنكره ووقف حتى خلع ، وتبعه الألواح التي بها شيء من ذلك ، فقلعت كلها ، ومحى ما كان مثبتاً على الجدران حتى لم يبق له أثر ، وشدد في معاقبة من خالف ذلك ، واستمرت الحال على ذلك حتى أواخر الدولة الفاطمية<sup>(١)</sup> .

---

(١) المقريزى في الخطط ج ٤ ص ٧٣ و ١٥٨ و ١٥٩ و ١٦٠ و ٤ وفي اعتراض الحنفاء (المخطوط) لوحة ٥٩ ب و ٦٦ ب .

وفي رمضان سنة ٣٩٨ هـ صدر مرسوم يقرر بعض الأحكام ويفسرها ، على أثر ما وقع بين الشيعة وأهل السنة من خلاف وشغب على فهم بعض الأحكام وتطبيقاتها ، وهو مرسوم ( سجل ) يشف عن روح العصر ، ويحمل طابع التوفيق بين المذهبين ، وإليك نصه بعد الديباجة :

« أما بعد فإن أمير المؤمنين يتلو عليكم آية من كتاب الله المبين ، لا إكراه في الدين . . . مضى أمس بما فيه ، وأنى اليوم بما يقتضيه ؛ معاشر المسلمين : نحن الأئمة ، وأنتم الأمة . . . من شهد الشهادتين . . . ولا يخل عروة بين اثنين ، تجمعهما هذه الأخوة ، عصم الله بها من عصم ، وحرم عليها ما حرم ، من كل حرم من دم ومال ومنكح ، الصلاح والأصلاح بين الناس أصلح ؛ والفساد والإفساد من العباد يستتبع ، يطوى ما كان فيها مضى فلا ينشر ، ويعرض مما انقضى فلا يذكر ، ولا يقبل على ما مر وأدبر من إجراء الأمور على ما كانت في الأيام الخالية أيام آبائنا الأئمة المهتدين ، سلام الله عليهم أجمعين ، مهديهم بالله ، وقائمهم بأمر الله ، ومنصورهم بالله ، ومعزهم لدين الله ، وهو إذ ذاك بالمهدية والنصرورية ، وأحوال القبروان تجرى فيها ظاهرة غير خفية ، ليست بمستورة عنهم ولا مطوية ؛ يصوم الصائمون على حسابهم ويقطرون ، ولا يعارض أهل الرواية فيها هم عليه صائمون ومقطرون ؛ صلاة الخميس للدين بها جاءهم فيها يصلون ، وصلاة الضحى وصلاة التراويح لا مانع لهم منها ولا هم عنها يدفعون ؛ يخنس في التكبير على الجنائز الخمسون ، ولا يمنع من التكبير عليها المربعون ؛ يؤذن به على خير العمل المؤذنون ، ولا يؤذن من بها لا يؤذنون ؛ لا يسب أحد من السلف ، ولا يحتسب على الواصف فيهم بما وصف ، والخالف فيهم بما خلف ؛ لكل مسلم مجتهد في دينه اجتهاده ، وإلى الله ربِّه ميعاده عند كتابه وعليه حسابه ؛ ليكن عباد الله على مثل هذا عملكم منذ اليوم ؛ لا يستعلى مسلم على مسلم بما اعتقده ، ولا يعترض معترض على صاحبه فيها اعتمد ، من جميع ما نصه أمير المؤمنين في سجله هذا ، وبعده قوله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لا يضركم من ضل إذا اهتدتم ، إلى الله مرجعكم جميعاً ، فنبشكم بما كتمن تعملون » .

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته ، كتب في رمضان سنة ثلاثة وتسعين  
وثلاثة »<sup>(١)</sup> .

هذا هو نص المرسوم الفاطمي الشهير ، الذي تجمع فيه بعض الأحكام  
المذهبية المتناقضة في صعيد واحد ، ويسبغ عليها جمِيعاً لون الصحة ؛ وهذه  
سياسة لا تخفي حكمها وأثرها في تهدئة النزعات المذهبية المختلفة ، وعقد الوئام  
بين الطوائف ، وفي تغليب خطة التسامح المرن على خطة الجمود المذهبى ؛  
ويقول المستشرق ميلر تعليقاً على هذا المرسوم ، إنَّ الحاكم أراد أنْ يفهم  
الشعب على اختلاف طوائفه ، أنه مع انتسابه للشيعة المفرقة ، لا يرى بأساساً  
من اختصار الأحكام الدينية المضنية سواء في المأكل أو الملبس أو غيرها ،  
وأنَّ الأديان كلها سواء في فروضها المرهقة وأنَّه لا يأس من التحرر منها<sup>(١)</sup> .

وصدرت فيما يتعلق بالصلوة والأذان عدة مراسيم متعارضة ، فبدئ  
بالنهى عن صلاة الصبح والتراويح ، وقبض بالفعل على بعض أناس وضرروا  
وشهروا لأنهم صلوا صلاة الصبح ( رجب ٣٩٤ هـ ) . وفي المحرم سنة  
٣٩٥ هـ ، قرئ سجل بأن يؤذن لصلاة الظهر في الساعة السابعة ، ويؤذن  
لصلاة العصر في الساعة التاسعة ؛ وفي رمضان سنة ٣٩٨ أو ٣٩٩ هـ أبيح  
صلوة الصبح وصلوة التراويح ضمن ما أبيح في المرسوم الفاطمي الذي سبق  
ذكره ؛ وعزز ذلك بسجل صدر في ذي القعدة سنة ٤٠٠ هـ ، وفيه أبيح في  
نفس الوقت العود إلى « التنويب في الأذان » ، ثم جمع المؤذنون في سائر  
الجوامع ، وقرئ عليهم سجل بأن يتركوا الأذان « بمحى على خير العمل »  
وقد كانت شعار الأذان الفاطمي منذ الفتح ، وأن تستبدل بقوفهم في أذان  
الفجر بعبارة « الصلاة خير من النوم » ، وأن يكون ذلك من مؤذنى القصر

(١) نقلنا نص المرسوم عن ابن خلدون ج ٤ ص ٦٠ . وظاهر أن هناك خطأ مادياً في  
التاريخ وأن صحته هي « ثمان وتسعين » لأن الأمر بحسب السلف صدر سنة ٩٥ أي قبل صدور  
المرسوم ، وصدر الأمر بمحوه سنة ٩٧ . راجع المقريزى في الخطط ج ٤ ص ٧١ . ويدرك  
المقريزى في انتظام الحنفاء ، أن صدور هذا المرسوم كان في رمضان سنة ٣٩٩ هـ ( المخطوط  
لوحة ٦٣ ب ) .

عند قوله « السلام على أمير المؤمنين ورحمة الله » ، بيد أنه لم تمض على ذلك بضعة أشهر حتى صدر سجل جديد بأن يترك من أذان الفجر « الصلاة خبر من النوم » ، وأن يؤذن « بمحى على خبر العمل » ، وأن تمنع صلاة الشخص والترويع ( أواسط ٤٠١ هـ ) .

وكان مسألة الفطرة والنجوى ، وهو ما من الإتاوات أو الرسوم التي يؤخذها المؤمنون الداخلون في الدعوة ، من المسائل التي تتصل بالشئون المالية ، للخلافة الفاطمية ؛ وكانت تذكران بنوع خاص في سجل تعين قاضي القضاة ، ثم بعد ذلك في سجل تعين داعي الدعوة ، حينما أُنشئ له منصب خاص ؛ وكان يباح تحصيلهما أحياناً ، ويمنع في أحياناً أخرى . في سنة ٣٩٤ هـ ، صدر لقاضي القضاة عبد العزيز بن محمد بن العهان سجل بأخذ الفطرة والنجوى ، وحضور المجلس بالقصر ، وأخذ الدعوة على الناس ؛ ثم ألغيت مجالس القصر حيناً ؛ ولما أُسندت رئاسة القضاة إلى مالك بن سعيد في سنة ٤٠٠ هـ ، صدر سجل بإعادة مجالس الحكمة وأخذ النجوى ؛ وكانت الزكاة والنجوى قد ألغيتا قبل ذلك . وكانت الخلافة الفاطمية تتردد في أحياناً كثيرة ، بالنسبة لهذه الإتاوات الإختيارية ، بين التقرير والإلغاء . ومن ذلك ما حدث حينما افتتحت جامعة دار الحكمة ، فقد كان من رسومها أن يؤخذ « المؤمنون » مال النجوى ، باعتباره رسماً اختيارياً ينفق من دخله على النقاباء ، وكانت تحصل أحياناً وتبطل أحياناً .

ومن الصعب أن نحدد موقف الحاكم إزاء الشؤون والأحكام الدينية تحديداً واضحاً ، فقد نسبت إليه في هذا الشأن تصرفات كثيرة متناقضة ؛ وفي بعض الروايات أنه حاول أن يعدل بعض الأحكام الجوهرية كالصلاحة والصوم والحج ، وقيل إنه شرع في إلغائها أو إنه ألغاها بالفعل ؛ ومن ذلك أنه ألغي الزكاة كما رأينا ، وألغي صلاة الجمعة الرسمية في رمضان ، وفي العيددين ، وألغي الحج وأبطل الكسوة النبوية غير مرّة ، ولكن لأسباب قاهرة كاستيلاء العرب على طريق الحاج واضطراب الأمن فيه ، أو وقوع الوباء أو غيرها ؛ وتحمل نفس الرواية هذه التصرفات على أنها انحراف من الحاكم عن الإسلام وجنه إلى الدعوة الإلحادية ، التي أذاعها الدعاة السريون

وبشروا فيها بألوهيته كما سرى<sup>(١)</sup> . الواقع أن أولئك الدعاة ينوهون في رسائلهم بإقدام الحاكم على إلغاء فرائض الإسلام الجوهرية كالصوم والحج والصلوة لحكم زعموها . بيد أنه ليس ثمة ما يدل على أن الحاكم قد ذهب فعلاً إلى هذا الخدفي تصرفاته الدينية ، وإن لم يك ثمة شك في أنه عمل على تعديل بعض الأحكام والرسوم تعديلاً يجعلها أقرب إلى الصبغة المذهبية . وأما عقيدة الحاكم الدينية فن المجازفة أن نقطع فيها برأي حاسم ، ومن الحق أنها لم تثبت على وثيرة واحدة ، وأنها حسباً تدل تصرفاته وأوامره الدينية ، كانت تختلف باختلاف فترات حكمه ؛ ونستطيع أن نصف الحاكم طوراً بعد آخر بالتعصب الديني والإغراق المذهبي ، والاليقين والتشكك ، والإيمان والإلحاد ؛ وسرى عند الكلام عن الدعوة الفاطمية السرية أن الحاكم كان في أواخر عصره يذهب إلى أبعد مدى من الغلو والإغراق ، فيؤيد الدعوة السرية إلى نسخ أحكام الإسلام ، وإلى الدعوة بألوهيته وقيامه ، أو على الأقل يغضى عنها ؛ ويعتبر ابن خلدون بشدة على القول بكفر الحاكم والإلحاد وإلغائه للصلوة ، ويقول إنه زعم لا يقبله ذوق العقل ؛ ولو صدر من الحاكم شيء منه لقتل لوقته<sup>(٢)</sup> . بيد أن هذا المنطق لا يتفق مع الأدلة والوثائق التي انتهت إلينا عن الفترة الأخيرة من عصر الحاكم وتصرفاته الدينية ومؤازرته للدعوة السرية كما سنبين بعد .

(١) تاريخ الأنطاكى من ٢٢٤ .

(٢) ابن خلدون ج ٤ من ٦٠ .

## الفصل السادس

### شخصية الحكم وخلاله

خلال الحكم وبعض خواصه . تعففه عن أموال الرعية . سخاؤه وبنله .  
إسرافه في العطاء والإقطاع . منشأته . إنشاء الجامع الحاكمي وغيره . عنائه  
بالمساجد والمستشفيات . وقفه لبعض أملاكه على الأزهر ودار الحكمة . تحريره  
لُّرِقِيق . تعضيده للعلوم والأداب . رفع المكروس والنبوى . حرصه على ثبيت  
الأسعار وحماية النقد . عدالته وتقديره للقضاء . عنائه بتوطيد الأمن ومطاردة  
الإجرام . تكشفه وزهذه . تواضعه وجنوحه إلى البساطة في مظاهره ومواكبه .  
إثاؤه للرسم والزيارات . ركوبه في محفة . بساطته المؤثرة . إغرائه في  
التكشف . إطلاقه لشعره . حياته الخاصة . الحكم والنبيذ . تشيريه للحظايا .  
ورعه وإشرابه عن الملاذ . غيرته في تأدية المهام الخلافية . صلواته المستطرمة في  
رمضان وفي الأعياد . صلاته في جامع مصر وما ترب عليه . نبذه لمظاهر الملك  
والخلافة . شخصية الحكم . كيف تقدّرها الرواية السنية . خواص ذهنه  
وعقليته . شرح باتولوجي لأعماله وتصرّفاته . أقوال المستشرق ميلر . الطاغية  
المصلح . المطاردة الدينية وبراعتها . قيامها في عصرنا . القوانين الإجتماعية  
وحكمتها . الإصلاح الاجتماعي ومطاردة الفساد . بواسته الحجر على النساء .  
حكمة بعض القوانين التحريرية . أقوال غريبة في تصرفاته . عبقرية الحكم .

- ١ -

ولنتنقل إلى ناحية أخرى من خلال الحكم وتصرّفاته . كان الحكم  
بإجماع الرواية جواداً وافر البذل ، وكان كثير الزهد في المال ، وكانت  
الخلافة الفاطمية قد حققت في عهدها القصیر ، من الأموال والروات الطائلة ،  
من الجوائز والتحف الباذخة ، ما يفيس في وصفه المؤرخون المعاصرون بما  
يدهش ويثير ، وتكدس لدى الحكم من الأموال والتحف ما يجل قلبه

ووصفه<sup>(١)</sup> ولكن الحاكم لم يغرق في تلك المظاهر الفخمة ، التي كانت تثيرها الخلافة الفاطمية من حولها ، وكان يؤثر بطبيعته مظاهر الانكماش والبساطة ؛ وكان خلافاً للطغاة يعف عن مال الرعية ، فإذا بدا له أن يصدر مال كبير مغضوب عليه ، فإنه يضيئه إلى الأموال العامة ، وقد أنشأ لذلك حسماً أشرنا من قبل ، ديواناً خاصاً يسمى بالديوان « المفرد » ، تضاف إليه أموال من يقضى عليهم بالمصادرة ، وقد ترد هذه الأموال إلى أصحابها متى زالت أسباب السخط عليهم ، وقد تبقى نهائياً وتستعمل في الشؤون العامة<sup>(٢)</sup> .

واشتهر الحاكم طوال عهده بالسخاء والبذل ، وكان يسرف في العطاء أحياناً إلى حدود تهدد مالية الخزينة ، وثير اعتراف الوزراء ورجال الدولة ؟ وما يؤثر في ذلك أن أمين الأمانة الحسين بن طاهر الوزان اعترض ذات مرة على إسراف الحاكم في الصلات والعطايا ، وبلغ الحاكم اعترافه وتوقفه في تنفيذ الأوامر ، فبعث إليه بخطه في الثامن والعشرين من رمضان سنة ٤٠٣ بهذه الرقة المؤثرة :

« بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ . الْحَمْدُ لِلَّهِ كَمَا هُوَ أَهْلُهُ وَمُسْتَحْقُهُ :

أَصْبَحْتَ لَا أَرْجُو وَلَا أَتَقِنُ      إِلَّا إِلَهِي وَلِهِ الْفَضْلُ  
جَدِي نَبِيِّيْ ، وَإِمَامِيْ أَبِيْ      وَدِينِيِّ الْإِحْلَاصِ وَالْعَدْلِ

ما عندك ينفد ، وما عند الله باق ، والمال ما لله عز وجل ، والخلق عيال الله ، ونحن أمناؤه في الأرض ، أطلق أرزاق الناس ولا تقطعها والسلام<sup>(٣)</sup> . ورأى الحاكم أن يضع نظاماً خاصاً وإدارة خاصة للبر بالقراء والمعوزين وكذلك الفقهاء والمؤذنين بالجوابع ، فأصدر في رجب سنة ٤٠٣ سجلاباً تibus عليهم طائفة كبيرة من الضياع والأماكن . وكان ذروة الحاجات

(١) راجع المقريزي فيما نقله عن المسيحى وغيره من مؤرخى الدولة الفاطمية عن غنى هذه الدولة ووفرة بلخها وبهاها (المخطوط ج ٢ ص ٢٥١ - ٢٨١) . وراجع النجوم الزاهرة فيما نقله عن ثورة الحاكم بأمر الله (ج ٤ ص ٩٢) .

(٢) المقريزي في المخطوط ج ٣ ص ٢٣ .

(٣) الإشارة إلى من نال الوزارة ص ٢٩ . وينسب ابن خلدون هذا الشعر إلى الخليفة الأكبر بأحكام أدق (ج ٤ ص ٧١) .

يقصدون الحاكم أثناء طوافه ، سواء بالنهار أو الليل ، ويرفون إليه حاجاتهم وظلماتهم ، فيقضى فيها بنفسه ، ويقضى حاجات الكثرين ، وينثر العطايا على المحتاجين<sup>(١)</sup> . بيد أنه لم يكن يخلو في ذلك من الشذوذ أيضاً فيدخل أحياناً بأقل الصلات<sup>(٢)</sup> .

وتقدم إلينا الرواية في غير موضع أخبار الحاكم في العطاء والبذل والصلات ، ولا سيما في الحقبة الثانية من حكمه ؛ ومن ذلك ما كان يقع خلال طوافه المستمر ، فتقول لنا مثلاً في أخبار سنة ٤٠٣ هـ ما يأتي : « وكثير ركوب الحاكم ، وهو بدارعة صوف بيضاء ، وعامة فوطة ، وفي رجله حذاء عربي ، فأقبل الناس إليه بالرقاء ما بين متظلم أو مستسمح ، فأجزل الصلات والعطايا ما بين دور ودراهم وثياب ، فلم يرد أحداً خالياً ، ورد ما كان في الديون من الضياع والأملاك المأخوذة لأربابها ، وأقطع كثيراً من الناس عدة آدر» ؛ وفي أخبار رمضان سنة ٤٠٥ هـ « وخرج الحاكم عن المعهود في كثرة العطاء والإقطاعات حتى أقطع التواتية الذين يجذبون به في العشاري ، وأقطع المشاعلية ، وكثيراً من الوجوه والأقارب ، وبني قرة ، فكان مما أقطع الإسكندرية والبحيرة ونواحيها » ؛ وأيضاً « وفيه كثرت صلات الحاكم ومواهبه وإقطاعاته للناس حتى خرج في ذلك على الحد» . وتقص علينا الكثير من نوادر جوده ومروءته ؛ ومن ذلك أن بلغه أن أبي القاسم على بن أحمد الزبيدي نقيب الطالبين مدین في عشرين ألف دينار ، فوقع له بها مما عليه من الخراج ، وبعث له بثلاثة آلاف أخرى ؛ وأنه وقف إليه أثناء طوافه ذات يوم رجل خراساني ذكر أنه أخذ منه متعة برسم الخزانة ، ولم يدفع إليه ثمنه ، فدفع إليه جميع ما كان له ، وهو خمسة آلاف دينار ، فكثر الدعاء له ؛ ورد الحاكم على بنى عمرو بن العاص جبس جدهم عمرو ، ومبلغه في الشهر نحو مائتي دينار<sup>(٣)</sup> .

ولم يخل عصر الحاكم على اضطرابه من الأعمال الإنسانية الخطيرة ، ومن

(١) النجوم الظاهرة عن ابن الصابري ج ٤ ص ١٨٠ .

(٢) مرآة الزمان ، المجلد المشار إليه ص ٤٠١ (ونقله النجوم الظاهرة ج ٤ ص ١٧٦)

(٣) المقريزى في اعتماد المتفاه (المخطوط) لوحات ٦٧ و ٦٨ ب .

الأعمال والآثار الخيرية الجليلة ؛ فقد عنى الحاكم بتجديده الجامع الأزهر وإصلاحه ، وأنشأ جامعة دار الحكمة أو دار العلم الشهيرة (سنة ٣٩٥ هـ) . وستتناولها فيما بعد في بحث خاص ؛ وأنشأ جامعة الشهير المسماة باسمه جامع الحاكم أو الحاكمي أو الجامع الأنور أو بالحرى أتم بناءه<sup>(١)</sup> ، وكان أبوه العزيز بالله قد بدأ بإنشائه ، وتوفي قبل إتمامه ، فأمر الحاكم بإتمامه في سنة ٣٩٣ هـ واستغرق بناوه زهاء عشر سنين ؛ ولما تم بناوه عنى الحاكم بفرشه وتأثيثه عناية كبيرة ، وزين بالستور الفخمة ، والتنانير الفضية ، وأقيمت فيه الجمعة في رمضان سنة ٤٠٣ هـ ، وصل فيه الحاكم بالناس وكان يوماً مشهوداً ، وألقى الجامع الأزهر لأول مرة في جامع الحاكم ، منافساً يناظره الصفة الرسمية التي استثار بها حتى ذلك الحين ؛ وما زالت أطلال هذا المسجد الشهير قائمة إلى يومنا<sup>(٢)</sup> . وأنشأ الحاكم أيضاً جامع راشد (سنة ٣٩٣ هـ) وتم بناوه سنة ٣٩٥ ، وأشرف الحاكم على تأثيثه وتزيينه ، وأقام فيه الجمعة في رمضان سنة ٣٩٨ وخطب في الناس ؛ وأنشأ أيضاً جامع المقس ؛ وأنشأ جاماً بالإسكندرية (٤٠٤ هـ) ؛ وعنى بفرش المساجد وتجميدها وتزويدها بالخطباء والمؤذنين ، وإجراء التفقة عليها ؛ وأنشأ في سفح جبل المقطم مصلى فخماً يعرف بصلى العيد ، وكان مختلفاً إليه من وقت إلى آخر<sup>(٣)</sup> .

وفي سنة ٤٠٣ هـ أمر الحاكم بإحصاء المساجد التي لا غلة لها ، فوجدت

(١) ذكر المقريزى في حديثه عن جامع الحاكم بأنه هو المسماة بالجامع الأنور (الخطاب ج ٤ ص ٥٥) ، وأشار في موضع آخر إلى ركوب الخليفة لصلة الجمعة بالجامع الأنور الكبير (ص ٦١) ، والمقصود به جامع الحاكم . والمقريزى حجة وثيقة في مسائل الخطاب ، ولذلك لم نتردد في الأخذ بقوله . ولكن القلقشندى صاحب «صبح الأعشى» يشير في غير موضع من كتابه خلال حديثه عن المراسيم الفاطمية إلى «الجامع الأنور الذى بباب البحر» (ج ٣ ص ٥٠٢ و ٥٠٩) ، وهى إشارة غامضة قد يفهم منها أن الجامع الأنور هو غير جامع الحاكم الذى يقع بجوار باب الفتوح (لا بباب البحر) . بيد أنه مهما كان من سبب هذا اللبس ، فإن الم Howell عليه هنا هو قول المقريزى .

(٢) تقع أطلال هذا المسجد الشهير بين باب الفتوح وباب النصر داخل السور ، وكان موقعه في البداية خارج السور .

(٣) نهاية الأربع ج ٢٦ ص ٥٦ .

ثمانمائة وثلاثين مسجداً ، وصدق لها النفقة الالزمة لإجراء الشعائر فيها ، وحمل من القصر في نفس الوقت سبعة صناديق فيها ألف ومائتان وتسعمون مصحفاً ، إلى الجامع العتيق (جامع عمرو) ، ليقرأ الناس فيها . وما يتصل بذلك من عنابة الحاكم بالمنشآت الدينية وتوقيرها ، أنه في ربيع الأول سنة ٣٩٦ هـ جمع نحو ألفي باقة من النرجس ، ثارت على أضرة الأولياء ؛ وفي الحرم سنة ٤٠٥ هـ وقف الحاكم عدة ضياع وأملاك وقياس على القراء والفقهاء والمؤذنين بالجواجم ونفقة المارستانات (المستشفيات) ، وأرزاق العمال المستخدمين ، وثمن الأكفان للفقراء<sup>(١)</sup> .

ومن آثار الحاكم وقيمه الشهيرة على مساجد القاهرة وفي مقدمتها الجامع الأزهر ، ودار الحكمة ؛ ففي سنة أربعين وقف الحاكم على تلك المعاهد طائفة من أملاكه ورباعه بالفسطاط ينفق عليها من ريعها ، وخصص الجامع الأزهر منها بقسط لإصلاحه وفرشه وإنارةه ، والإتفاق على خطبائه وأئمه وخدمه ؛ وقد أورد لنا المقريزى نص هذه الوقفية الشهيرة ، وهى فيما نعلم أول وقفية ملوكية رتبت للجامع الأزهر ، وكان الوزير ابن كلس أول من رتب للأزهر وقرائه نفقة خاصة وذلك في أيام العزيز بالله<sup>(٢)</sup> .

ومن آثاره الشهيرة أيضاً أنه في الحرم سنة ٤٠٤ هـ ، أعتق كل ما يملك من الرقيق بالقاهرة وبجميع التواحي الأخرى ، وكانوا جمعاً كبيراً ، وو بهم كل ما كانوا يملكونه في حال الرق ، ليكون مالا لهم في حال العتق ؛ وكان هذا إجراء موثراً ، يشهد لصاحبته بسمو الفكرة الإنسانية وجلالها<sup>(٣)</sup> .

وفي مواطن كثيرة نرى الحاكم نصير العلوم والتفكير والآداب . وقد ذكرنا فيها تقدم ، كيف كان الحاكم منذ صباحه يتذوق جيد الشعر ، وكيف كان ينشده الشعراء قصائدهم حين جلوسه في ميدان الطارمة ، فيحسن تمييز الجيد منها ، ويصل الشعراء على قدر إجادتهم . بل هنالك ما يدل على أن الحاكم كان أدبياً يتذوق الطرائف الأدبية . ومن ذلك ما رواه المقريزى نقا

(١) اتعاظ المتنقاء (المخطوط) لوحة ٦١ ب و ٦٦ ب و ٦٨ ب .

(٢) راجع الخططج ٤ ص ٤٩ - ٥٢ وقد أثبتنا نص هذه الوقفية في نهاية الكتاب .

(٣) تاريخ الأنطاكي ص ٢٠٧ ؛ والمقريزى في اتعاظ المتنقاء (المخطوط) لوحة ١٦٧ .

عن ابن الصيرفي ، وهو أن الحاكم قال ذات يوم لبعض الأعيان الذين يمحظون بمجالسته ومحادثته : « أكلت حتى شاعت ، وشربت حتى رويت . فالشبع والرُّى غايَةُ الْأَكْلِ وَالشَّرْبِ ، فَإِذَا قُلْتَ ، وَنَمْتَ حَتَّى إِذَا أَيْ شَيْءٍ تَجْعَلُهُ غَايَةَ النَّوْمِ » فلم يحر جواباً ، ورغب إلى الحاكم في الإفادة ، فقال « نمت حتى ربَّت . والرُّوبُ غَايَةُ النَّوْمِ » وأنشد :

فَأَمَا تَمِيمُ بْنُ مَرْ فَالْفَسَامِ      الْقَوْمُ رُوبُ نِيَاماً<sup>(١)</sup>

وقد أغدق الحاكم المنح لأساتذة دار الحكمة عند افتتاحها ، وحمل إليها الكتب من خزائن القصر ، ليتنفع بها سائر الباحثين والطلاب ؛ وبذكر لنا المسبحي أن الحاكم في سنة ٤٠٣ هـ ، استدعي أستاذة دار الحكمة من الفقهاء والرياضيين والأطباء ، وعقد لهم بالقصر مجلساً للمناظرة ، فكانت كل طائفة تحضر بين يديه للمناظرة على انفراد ، ثم خلع على الجميع ، وأجزل لهم الصلات<sup>(٢)</sup> .

وكان من أصدقاء الحاكم وخاصته عدة من أقطاب المفكرين والأدباء في هذا العصر ، منهم عز الملك المسبحي الكاتب والمؤرخ الكبير ، وكان يتولى النظر على ديوان الترتيب منذ سنة ٣٩٨ هـ ، وهو يومئذ من مناصب الوزارة الهمامة ؛ ونال المسبحي لدى الحاكم حظوة كبيرة ، وكانت له مع الحاكم مجالس ومحاضرات شائقة<sup>(٣)</sup> ؛ ومنهم أبو الحسن علي بن يونس الفلكي والمنجم المشهور ، وكان أدبياً وشاعراً أيضاً ، وقد ألف للحاكم معجماً ضخماً في الفلك يعرف بالزيج الكبير<sup>(٤)</sup> ، ومنصور بن مقشر الطبيب النصراوي ، وكان طبيب الحاكم الخاص ، وطبيب والده العزيز بالله من قبل .

(١) انتاظ الحنفاء (المخطوط) لوحة ١٧١ .

(٢) المقريزى عن المسبحي ، في المخطوط ج ٢ ص ٣٢٤ و ٣٢٥ .

(٣) ابن خلخان ج ١ ص ٦٥٣ . وسنعود إلى ذكر المسبحي فيما بعد .

(٤) هو علي بن عبد الرحمن بن يونس المصرى ، كان أبوه عبد الرحمن بن يونس من أكابر خلق مصر ومؤرخيها ، واشتغل ابن يونس بالرياضيات والفالك وبرع فيها ببراعة عظيمة ، وقربه الحاكم إليه ، وألف له الزيج الكبير ، وكان فوق علمه أدبياً شاعراً ، وقد توفي سنة ٣٩٩ هـ (راجع أخبار العلماء لابن القطنى - مصر - ص ١٥٥ ) .

واستدعي الحاكم المهندس البصري الكبير أبا على الحسن بن الحسن ابن الهيثم لما بلغه من براعته وتفنته ، وعهد إليه بفحص أحوال النيل ، وماذا عسى أن يعمل للانقطاع بهائه ؛ ولكن ابن الهيثم رأى أنه لا يستطيع أن يزيد شيئاً على أعمال القدماء ، فاعتذر للحاكم عن قصوره ، وولاه الحاكم بعض الدواوين ، ولكنه خشي بطشه فتظاهر حيناً بالجنون حتى توفى الحاكم<sup>(١)</sup> .

وكان الحاكم يميل إلى التخفيف عن الشعب في أمر الضرائب ، فكان يرفع عنه أحياناً بعض المكوس حين الأزمات العامة ؛ وقد يعيدها طبقاً للظروف والأحوال ؛ ومن ذلك ما حدث في سنة ٣٩٨ هـ ، حينما توفرت زيادة النيل ، وعزت الأقواء ، فقد صدر سجل بإبطال المكوس والمؤن التي تؤخذ من المسافرين عن الغلال والأرز . وفي سنة ٤٠٠ هـ صدر سجل بإبطال ما كان يؤخذ على أيدي القضاة من الخمر والقطرة والنحوى . وفي سنة ٤٠٣ هـ ، أبطلت مكوس الحسبة ؛ وفي العام التالي ، رفعت مكوس من جهات كثيرة ، وأبطلت مكوس الرطب ، ومكوس دار الصابون ، ومبلاط ستة عشر ألف دينار ، وأطلقت أموال جزيلة للصدقة . وفي رجب من نفس العام أبطلت عدة مكوس أخرى . وأحياناً كان الحاكم يبذل وقت الأزمات من ماله الخاص للتخفيف عن الناس . ومن ذلك ما حدث في المحرم سنة ٤٠٣ هـ حينما اشتد الغلاء ، وكثير الازدحام على اقتناص الخبز ، فقد فرق الحاكم المال على الفقراء . وكانت مسائل النقد تثير في بعض الأحيان أزمات يعاني منها الناس ، فكان الحاكم يعمل على إزالة الأضطراب ؛ وقد حدث ذلك أولاً في سنة ٣٩٥ هـ ، حيث اضطرب السعر ، واختلف الناس في الصرف ، فتقرر أن يكون سعر الدينار ستة وعشرين درهماً من الدرارم المزديدة . وفي سنة ٣٩٧ هـ ، انخفض سعر النقد ، وبلغ سعر الصرف للدينار أربعاً وثلاثين درهماً ، فاضطربت الأسعار ومعاملات ، فتقرر في الحال أن تسحب الدرارم المخضضة ، وأن يلغى التعامل بها خلال ثلاثة أيام ، وأن تستبدل من دار الضرب ، وأنزل من بيت المال بعشرين صندوقاً من الدرارم الجدد لنفرق على الصيارة . وبيع الخبز كل ثلاثة أرطال بدرهم ، فنودي أن يكون كل اثنا عشر رطلاً بدرهم جديد ، واللحم رطلين

(١) تاريخ ابن العبرى ص ٣١٧ و ٣١٨ .

بدرهم ، وسعر أكثر الأشياء ، واستقر سعر الدينار بثمانية عشر درهما من العملة الجديدة ، وضرب كثير من الباعة وشبروا بالخالفتهم الأسعار الرسمية . وفي ذلك ما يدل على حزم حكومة الحاكم ، في معالجة شؤون النقد وتثبيت الأسعار ، ويدل أكثر من ذلك على حرصها على حماية سعر النقد من التلاعب والتزييف ، خلافاً لما كان يحدث في أحيان كثيرة ، من تلاعب بعض الحكومات السلطانية بسعر النقد ، بل وتزييفه أحياناً لتسغل الظروف ، وتمتنى خزائن السلطان على حساب الشعب<sup>(١)</sup> .

وثمة خلقة بارزة أخرى من خلال الحاكم هي العدالة ؛ وربما كان غريباً أن تمثل العدالة ، في معرك من الخلال يشوّبه كثير من الشذوذ والتناقض ؛ ولكن الواقع أن هذا الذهن المضطرب ، كان يرتفع بمعيار العدالة ، إلى حدود تحمل على التقدير والاحترام ؛ وقد أشادت الروايات المعاصرة بهذه الخلقة الرفيعة ، التي يدلل عليها الحاكم في مواطن كثيرة ؛ وإليك ما يقوله مؤرخ نصراوي هو الأنطاكي : « وأظهر (أي الحاكم) من العدل ما لم يسمع به ؛ ولعمري إن أهل مملكته لم يزلوا في أيامه آمنين على أموالهم ، غير مطمئنين على نفوسهم ؛ ولم تمتد يده قط إلىأخذ من مال من أحد ؛ بل كان له جود عظيم ، وعطايا جزيلة وصلات واسعة ؛ ولقد قتل من رؤسائه دولته وأهل مملكته من لهم الأموال العظيمة ، ما لا يقع عليه الإحصاء لكثرته ، فلم يتعرض لأنخذ مال أحد منهم لا سيما من كان له وارث ؛ ومن لا وارث لهم كانت تركتهم تستوّه منه فيها على الأكثـر ؛ وأسقط جميع الرسوم والمكوس التي جرت العادة بأخذها ؛ وتقدم إلى كل من قبض منه شيء من العقار والأملاك بغير واجب أو في مصادرة في أيامه وأيام أبيه وجده أن يطلق ما قبض منه»<sup>(٢)</sup> ؛ وكان مما عنى به الحاكم مما يتصل بشؤون العدالة إصلاح المكاييل والموازين وضبطها ، والنهى عن البخس فيها ، وقد صدر بذلك سجل في سنة ٣٩٥ هـ ؛ ونقلت إلينا الرواية الكنسية واقعة تدل على تقدير الحاكم لمعنى العدالة واحترامه

(١) راجع اتعاظ المخفاء (المخطوط) لوحة ١٦٠، ١٦٢، ١٦٣ أو ١٦٤ أو ٦٥ ب، و ٦٦ ب و ٦٧ ب .

(٢) تاريخ الأنطاكي من ٢٠٦

القضاء ؛ وهو أنه حيناً صدر مرسوم تحرير التبيذ وأمر بإتلاف الكروم والزبيب والعسل ، تقدم إلى قاضي القضاة شخص أتلف بضاعته من الزبيب والعسل ، وادعى على الحاكم بأنه أتلف ماله الحال بغير حق ، وأنه لم يحرز الزبيب والعسل لصنع الخمر ، وإنما لصنع الحلوا فقط ، وطالب الحاكم بأن يعرض له ما أتلف من ماله وقيمة ألف دينار ؛ فقبل الحاكم المخصوصة ، وطلب أن يحلف التاجر على صدق دعواه ، وأنه إنما أحرز هذه البضاعة لصنع الحلوا فقط ، فحلف التاجر ، وحكم له بمائه ، وأدى له الحاكم ما طلب<sup>(١)</sup> .

ولنلاحظ أن لأقوال الرواية النصرانية والكنسية في هذا الموطن ، وهي أشد الروايات وطأة على الحاكم ، قيمتها ومغزاها . بيد أن العدالة لم تكن لدى الحاكم عاطفة فقط ، وإنما كانت مبدأً ورकناً من أركان سياساته العامة ؛ وقد عنى الحاكم بتنظيم القضاء وتوطيد أركان العدالة وتطهيرها من الرشوة ؛ كما عنى بتوطيد الأمن ، واشتد في مطاردة الإجرام والضرب على أيدي المجرمين والعابثين بالأمن ؛ وكان لسياسته أثرها الحمود ، إذ ارتفع معيار العدالة في عصره ، وتوطدت أركان الأمن ، وقلت الجرائم ولا سيما السرقات قلة تذكر<sup>(٢)</sup> .

إلى جانب هذا الجود الشامل ، وهذا التعفف عن أموال الرعية ، وهذا الجنوح إلى العدالة ، كان الحاكم يتمتع بخلة أخرى ، أجمع المؤرخون على الإشادة بها : تملك هى زهذه وتقشهفه في مظاهره العامة وفي حياته الخاصة ، ثم تواضعه المؤثر واحتقاره للرسوم والألقاب الفخمة ، التي كان يحيط بها ملك قوى وخلافة باذخة . وكان لأول حكمه قد صدر في سنة ٥٣٩٠، في ظل قائد القواد الحسين بن جوهر ، سجل (مرسوم) إلى الناس أجمعين ، ينوه فيه بأن الله « أوجب اختصاص الأئمة » ، بما لا يشركها فيه أحد من الأمة » ، وأنه لا يسوغ أن يخاطب أو يكاتب أحد « بسيادنا ومولانا » غير

(١) سير البيعة المقدسة (المخطوط الكنسي) .

(٢) تاريخ الأنطاكي ص ٢٠٥ ، والمستشرق دى ساسي Religion des Druses .

«الحضره المقدسه» ومن فعل فقد أحل أمير المؤمنين دمه<sup>(١)</sup>. ييد أن هذه النزعة إلى التعالي لم تثبت أن غايتها ، ففي سجل صدر في سنة ٣٩٤ هـ ، ييدى الحاكم إنكاره وسخطه على من ينعته في المكاتب «بمولى الخلق أجمعين» ؛ وفي رجب سنة ٤٠٣ هـ ، أصدر الحاكم سجلا يتضمن الأمر بالآ يقبل أحد له الأرض ، ولا يقبل أحد ركابه ولا يده عند السلام عليه في المراكب ، إذ لا يجوز الانحناء إلى الأرض لخليق ، وإنما هي بدعة من صنيع الروم لا يحمل إن يحيىها أمير المؤمنين ؛ ويكتفى في السلام الخلافى أن يقال : «السلام على أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته» ؛ كذلك يجب آلا يصلى عليه أحد في مكابة ولا مخاطبة ، بل يقتصر في ذلك على شرح الحال ، وأن يكتفى في الدعاء بأن يقال «سلام الله وتحياته ونواي بركاته على أمير المؤمنين» ويدعى له بما تيسر من الدعاء فقط ؛ وقد كانت الصلاة على أمير المؤمنين من أخص رسوم الخليفة الفاطمية ، وكانت الإمامة عنوانها ، وكان يصلى على الخليفة كما يصلى على النبي في الخطبة ، وفي المكاتب والحادث الرسمية . ولكن الحاكم أبطل هذه الرسوم ، ولم يقل الخطيب يوم الجمعة سوى : «اللهم صل على محمد المصطفى ، وسلم على أمير المؤمنين على المرتضى ، اللهم وسلم على أمراء المؤمنين ، آباء أمير المؤمنين ، اللهم اجعل أفضل سلامك على عبده وخليفتك . . .». ومنع الحاكم أيضاً ضرب الطبول والأبواق حول القصر ، فصار الحرس يطوفون بلا طبل ولا أبواق ؛ وكان نقش خاتمه «بنصر المولى العلي ينتصر الإمام أبو على»<sup>(٢)</sup>.

وترك الحاكم ركوب العماريات والخيل والبغال المسومة ؛ وترك معظم الرسوم الفخمة ، التي امتازت بها مراكب الخليفة الفاطميين ؛ وكان يدفعه إلى ذلك شغف حقيقي بالبساطة ؛ وكانت هذه النزعة إلى البساطة ، تسود معظم المراكب والاستقبالات الرسمية . وكان الحاكم يركب في المدينة ، في أبسط المظاهر التي تذكرنا بديمقراطية المسلمين الأوائل ، فيرتدى ثياباً بسيطة ، أو

(١) اتعاظ الخنفاء (المخطوط) لوحة ١٥٦ .

(٢) المقريزى في اتعاظ الخنفاء (المخطوط) لوحة ٦٦ ب ، وفي الخطط ج ٤ ، ص ٧٢ و ٧٣ ؛ والأنطاكي ص ٢٠٥ .

أو يرتدى دارعة صوف بيضاء ، ويتعنم بفوطة ، وقى رجله حذاء عربى ساذج ، وقد يركب فرساً بلا زينة أو حماراً ؛ وفي أحيان قليلة يركب محفة يحملها الرجال ، أو عشارية تشق به النيل ؛ وكان أغلب طوافه بالقاهرة على الحمير دون موكب ولا ضجة ، لا يصحبه من الخدم سوى بضعة من الركابية .

ومرض الحاكم في سنة ٤٠٧ هـ ، فلم ينقطع عن الركوب والطواف ، وانخذله محفة يجلس فيها أو يضطجع ، ويحملها أربعة من الركابية ، ويطوف بالليل والنهار على هذا المنوال ، فلما شفى من مرضه عاد إلى ركوب الحمير ؛ وكان طوال حياته يميل إلى الاتصال بالشعب والاختلاط به ؛ ومع أن أبواب القصر كانت تفتح دائماً ، لكل فاصل من ذوى الحاجات والمتعلمين ، فإنه كان أثناء طوافه يشغل بتلقى رقاع الكافة ، والاستماع إلى ظلامتهم بنفسه ، وقضاء ما استطاع من حوانبهم ، وربما حمل إليهم بنفسه السجلات والمراسيم المطلوبة ؛ وجئن الحاكم في تلك الفترة إلى نوع من التصوف المدهش ، فأطلق شعره حتى تدللى على كتفيه ، وأطلق أظافره ، واستعراض عن الثياب البيضاء الساذجة بثياب سود ، فكان يرتدى جبة من الصوف الأسود العادى ، وقد لا يغيرها مدى حين حتى يعلوها العرق والرثابة ، وقد يرتدى أحياناً جبة مرقطة من سائر الألوان ، وكان الحاكم يبدو في هذه المظاهر ، شخصية روائية لا يدرك كنهها ، وقد كان هذا إغراقاً يصعب تعليله ، وإن كان يتفق في مجموعه مع النزوات المهامة ، التي عرف بها الحاكم طوال حياته<sup>(١)</sup> .

وأما عن حياة الحاكم الخالصة فلم تصلنا سوى لمحات ضئيلة ؛ ولكن ما وصلنا منها يدل على أنه كان يعيش بنفس البساطة ، التي كان ييلو بها في حياته ومظاهره الرسمية ؛ وقدرأينا كيف اضططلع الحاكم بأعباء الحكم شيئاً دون السادسة عشرة ، وكيف أن انهماكه في الشئون العامة منذ حداثته ، لم يترك له فرصة للانغماض في مجالى اللهو والعبث ، التي يغرق فيها من كان في سنه وفي ظروفه ؛ وقد كان الحاكم تحمله بلا ريب نزعة صوفية فلسفية ؛

(١) سير البيعة المقدسة (المخطوط الكنى المشار إليه) ، وتاريخ الأنطاكي ص ٢٠٥ و ٢١٧ و ٢١٨ ، وأخبار الدول المتقطعة (المخطوط الفتويغراف) .

ذلك أنه كان يرى في التكشف والبساطة مثله ، ويختقر متع هذه الحياة الدنيا ؛ ويرتفع في معظم الأحيان والمواطن عن مفاسد هذا المجتمع ، وعن غرائزه وشهوته التفسية الوضيعة .

وقد نقلت إلينا الرواية بعض لمحات عن حياته الخاصة تؤيد في مجموعها هذه الحقيقة ؛ من ذلك أن كان يجانب الحمر ، ويحرمها على نفسه كما حرمتها على رعاياه ، ولم يعدل عن هذا التحرير إلا حينما أشار عليه طبيبه النصراني أبو يعقوب إسحق بن ابراهيم بن نسطناس بأن يشرب النبيذ لبواعث صحية ، فنزل على نصبه ، وجئن إلى ما يستتبعه الشراب من مجالس السمر والغناء مدى حين ؛ فلما توفي أبو يعقوب امتنع عن الشراب ومجالسه ، وعاد إلى زهذه وتقشهه ، واشتد في تحريم النبيذ ؛ وقبل أيضاً إن الحكم كان يشغف بالنساء ، وكان لديه سرب من الحظايا والجواري ؛ ولكنه حمل ذات يوم بزنته الصوفية ، فأخرج من قصره معظم هؤلاء الحظايا ، بل قيل إنه أغرق بعضهن في النيل في صناديق وضعن فيها وسمرت عليهن . وجئن الحكم في أواخر عهده إلى النسك المطلق والزهد والورع ، وأضرب عن جميع الملاذ الحسية والتفسية ، واقتصر في طعامه على أبسط ما تقتضيه الحياة من القوت المتواضع ؛ ولبث أعواماً يرتدي الثياب الساذجة والصوف الخشن كما رأينا ، بل قيل إنه أضرب عن دخول الحمام مبالغة في الخشونة والتكشف<sup>(١)</sup> . وعلى الجملة فلم تذكر لنا الروايات المعاصرة أو المتأخرة أن الحكم كان في حياته الخاصة يتصرف بشيء من تلك الرذائل الإجتماعية الشاملة ، التي يتصرف بها معظم الطغاة في تلك العصور ، بل تدل أقوالها جليعاً على أن هذا الطاغية الفيلسوف ، كان أميل إلى النقاء في حياته الخاصة ، وإلى الزهد في ذلك الترف الناعم ، الذي يفت في الأجسام والأرواح القوية .

وهكذا نجد أن هذه الشخصية العجيبة ، التي تقدم إلينا من نواحها العامة في صور مثيرة مروعة ، تحملنا في كثير من نواحها الخاصة على الإعجاب والاحترام ، بما تشف عنه من سمو المثل ، ونقاء النفس ، واحترام الشهوات الإنسانية .

(١) راجع تاريخ الأنطاكي ص ١٩٢ و ٢٠٧ . وأبن قزوغلى في مرآة الزمان في الجزء المشار إليه ص ٤٠١ ، وأورده الترجمة الظاهرة ج ٤ ص ١٧٦ .

وقد كان الحكم ، من حيث تأدية مهام منصبه الخطير ، كرئيس للدولة ، وإمام المسلمين ، بين الخلفاء ، مثلاً نوذجياً ، لا يخبو له نشاط ، ولا يقعده لهو ولا متعة . وكان نشاطه يتسم حسناً أشرنا من قبل بطابع شعبي عميق . فقد رأيناه يطوف أنحاء القاهرة باستمرار ، بالليل وبالنهار ، في أبسط المظاهر ، وجموع الكافة تحيط به بلا حرج ولا كلفة ، يتلقى منهم الرقاع والظلمات ، ويقضى فيها بنفسه . ولم يكن الحكم ، في تأدية واجباته الدينية أقل نشاطاً وغيرة ، فنراه متبرأ الملك ، في آخر سنة ٣٨٦ هـ ، وهو صبي في الحادية عشرة ، يضطلع بهذه الواجبات بصورة منتظمة ، فيصل إلى الناس يوم الأضحى بالمصلى<sup>(١)</sup> ، وينخطب لهم . ومن ذلك التاريخ يجري الحكم على تأدية صلوات الجمعة في رمضان بالناس ، وصلاة العيدين ، عيد الفطر ، وعيد الأضحى ، وحضور سماط رمضان وسماط العيد ، وغيرهما من المآدب التقليدية . وكانت أول جمعة صلاتها بالناس ، في رمضان سنة ٣٨٨ هـ ، حيث ذهب إلى جامع القاهرة (الجامع الأزهر) ، وعليه رداء ، وهو يتقلد سيفاً ، وبيده قصيب ، فصل إلى الناس ، وألقى عليهم خطبة موجزة ، ثم صل إلى الناس الجمعة أخرى ، وصل إلى ذلك صلاة عيد الفطر ، وخطب على الرسم المعتمد ، ثم حضر السماط الذي يقام بالقصر في تلك المناسبة .

وفي الأعوام التالية ، يقوم الحكم بتأدية الصلوات الرسمية بانتظام . وقد عنيت الرواية ، بأن تقدم لنا أبناء صلواته عاماً بعد عام ، وفي كل مناسبة تقريراً ، كما عنيت بأن تصف لنا هيئة ركبته أحياناً ، ومن ذلك هذا المنظر الغريب الممتع ، الذي سجلته لنا حوادث سنة ٣٩٥ هـ ، عن صلاة عيد الفطر : « ركب الحكم يوم عيد الفطر ، وعليه ثوب مصمت أصفر ، وعلى رأسه منديل مبتكر ، وهو محنك بندوابة ، والجلوهر بين عينيه ، وقيد بين يديه ستة أفرااس بسرورج مرصعة بالجواهر ، وستة فيلة ، وخمس زرافات ، فصل إلى الناس صلاة العيد ، وخطبهم ، ولعن ظالمه حقه والمدحدين ، وأصعد معه

(١) المصل أو مصل العيد ، كان يقع شرق القصر الكبير ، خارج باب النصر ، وقد أنشأه القائد جوهر في سنة ٣٥٨ هـ ، لأجل صلاة العيد ، ثم جده العزيز بالله .

فائد القواد ، وقاضى القضاة<sup>(١)</sup> . ومن ذلك العام بالذات نجد الحاكم فضلاً عن ركوبه لصلاة يوم النحر (عيد الأضحى) كالمعتاد ، يقوم بإجراء النحر ، فينحر بيده الضحايا ، في المصلى ، وفي الملعب .

إلى جانب المراكب الدينية ، كان الحاكم يؤدى مهامه الاجتماعية بنفس الغيرة ، ويركب في الأعياد القومية ، مثل فتح الخليج وغيره ، في مراكبه التقليدية .

ولأول مرة ، في سنة ٣٩٩ هـ ، تذكر لنا الرواية أن الحاكم تخلف عن الركوب لصلاة عيد الفطر ، وأن القاضي مالك بن سعيد ، ناب عنه في الصلاة بالناس ، في عيده الفطر والأضحى . ومع استثناء واحد هو صلاة الحاكم بالناس في المصلى صلاة عيد النحر في سنة ٤٠٠ هـ ، نجد القاضي مالك بن سعيد ينوب عن الخليفة ، في إقامة الصلوات الرسمية حتى نهاية سنة ٤٠٢ هـ .

ولم تكن قد وضعت بعد قاعدة ثانية ، لتوزيع الصلوات في جمع رمضان على الجوامع المختلفة ، فكانت تقام أحياناً بجامع القاهرة (الأزهر) ، أو جامع راشدة ، أو جامع الحاكم . ييد أنه حدث في رمضان سنة ٤٠٣ هـ ، أن صلَّى الحاكم بالناس مرة بجامع راشدة ، ومرة بجامعه خارج باب الفتوح (جامع الحاكم) ، وصلَّى جمعة بالجامع العتيق بمصر (جامع عمرو) ، فكان أول من صلَّى فيه من الخلفاء الفاطميين ، وقد كان يعتبر ملاد السنة : وفي العام التالي (٤٠٤ هـ) ، عاد الحاكم فصلَّى بالناس جمعة من جمع رمضان في جامع عمرو<sup>(٢)</sup> .

ومن ذلك التاريخ يغدو جامع مصر أو جامع عمرو ثالث الجوامع التي يؤدى فيها الخليفة الفاطمي صلاة الجمعة في رمضان . وكان الخليفة بعد عهد الحاكم يستريح في الجمعة الأولى بعد ركوبه في غرة رمضان ؛ ثم يؤدى الصلاة في الجمعة الثلاثة الباقية ، الأولى في الجامع الأزهر ، والثانية في الجامع الحاكمي (أو الجامع الأنور) ، والثالثة في جامع عمرو ؛ وقد استمر هذا النظام بعد ذهاب الدولة الفاطمية عصوراً<sup>(٣)</sup> .

(١) المقريزى في اتعاظ المخنث (المخطوط) لوحه ١٦٠ .

(٢) المقريزى في اتعاظ المخنث (المخطوط) لوحه ٦٦ ب .

(٣) المقريزى في الخططج ٤ ص ٦١ و ٦٢ .

ومن ذلك الحين أيضاً نرى الحكم يمتنع إلى البساطة في ركوبه للصلوة ، ويترك مظاهر الملك والخلافة ؛ فثلا يقول لنا المقريزى في حوادث سنة ٤٠٣ هـ : « وركب الحكم في يوم الفطر إلى المصلى بغير شيء مما كان يظهر به في هذا اليوم من الزينة والختاب ونحوها ، فكان في عشرة أفراس تقاد بين يديه بسرورج وبعلم محلة بالفضة البيضاء الخفيفة ، وبنود ساذجة ومظلة بيضاء بغير ذهب ، وعليه بياض بغير طرز ولا ذهب ، ولا جوهر في عمامته ، ولم يفرش المنبر ». وأيضاً : « وصل الحكم بالناس صلاة عيد التحرير كهيته في عيد الفطر ». وفي حوادث سنة ٤٠٤ هـ : « وركب لصلاة العيد بغير زى الخلافة ، ومظلة بيضاء ، ولم يعمل في القصر ساطاً »<sup>(١)</sup> .  
ونجد الحكم في الأعوام التالية ينبع عنه في معظم المناسبات ، في الصلاة بالناس ، ولـى عهده عبد الرحيم بن الياس .

ويلاحظ أن هذه الأعوام الأخيرة ، من عهد الحكم بأمر الله ، وهى الأعوام التي جنح فيها إلى البساطة ، والزهد في مظاهر الملك والخلافة ، هي نفس الأعوام التي جنح فيها إلى الشذوذ ، واشتد شغفه بالطواف الليلي ، وغلب عليه حب الانكماش والانطواء على نفسه ؛ ويلاحظ في نفس الوقت أنها هي الفترة التي اشتد فيها نشاط الدعاة الملاحدة ، حسبما نبين بعد .

— ٤ —

وهنا نحاول ، بعد أن استعرضنا أعمال الحكم بأمر الله ، ونواحي حياته العامة والخاصة ، وغريب أحکامه وتصرفاته ، أن نعرض إلى أدق وأصعب نقطة في دراسة هذه الشخصية العجيبة .

ماذا كانت حقيقة هذه الشخصية ، التي جمعت بين خلال وصفات يحمل أكثرها طابع العنف والشذوذ والتناقض ؟ وبأى عن ي يجب أن ننظر إليها ، وبأى معيار نستطيع أن نقدر صفاتها وأعمالها ؟ وأى أحکام يسوغ لنا أن نصدرها لها أو علينا فتقرّب علينا فهم حقيقتها ؟  
لدينا في ذلك مادة منوعة ؛ أقوال الرواية الإسلامية المعاصرة والمتاخرة ، وحوادث العصر ، وأعمال الحكم وتصرفاته ذاتها . فاما الرواية الإسلامية

(١) المقريزى في انتظام الحفاء (المخطوط) لوحة ٦٦ ب و ٦٨ .

فلا ترى في أمر الحكم لغزاً يصعب استجلاؤه؛ ولنلاحظ أولاً أن ما انتهى إلينا من أقوال الرواية الإسلامية، إنما هو في الغالب أقوال المؤرخين السنين، خصوم الشيعة وخصوم الدولة الفاطمية، وأئمّا لم نتلق من تراث الشيعة الذي بددت معظمها الحوادث والدول الخصيمية، من الروايات والكتابات الرصينة، ما يلقى ضياءً كافياً على ذلك الخفاء الذي يحيط بشخصية الحكم وأعماله؛ ذلك أن كتب الأدب الشيعي، تعنى قبل كل شيء بشئون الدعوة المذهبية، وتتحرف في معظم الأحيان، حين تقصد التاريخ إلى جانب الحرافة والأسطورة. والحقيقة أن الرواية الإسلامية العامة تأخذ في هذا الوطن بظواهر الحوادث المادية، وتكتفى بأن تقدم إلينا الحكم، في تلك الصور المروعة المثيرة التي أشرنا إليها؛ وقلما تحاول أن تلتمس فيها وراء ذلك؛ شيئاً من البواعث والأسباب، التي يمكن أن نعمل بها بعض نزعات الحكم وتصوفاته العجيبة. وقد أوردنا بعض أقوال الرواية الإسلامية في وصف الحكم، فهي لا ترى فيه أكثر من أمير مضطرب العقل والتفكير، عنيف الأهواء والنزاعات؛ كثیر العیث والسفک، شدید التناقض، لا يصدر عن رؤية أو منطق متزن، ولا يتحرى غایة أو مثلاً معقولاً؛ تلك هي الصورة العامة التي تقدمها إلينا الرواية الإسلامية عن الحكم؛ وهي صورة بسيطة ساذجة مستمدّة من ظاهر الحوادث المادية؛ فقد كان الحكم طاغية شدید البطش والسفک، ولكنه كان يتخذ السفك وسيلة لاغایة، وكان القتل في نظره خطة سياسية؛ وكان عنيف الأهواء والنزاعات، ولكنها لم تكن نزعات شهوة نفسية، وإنما نزعات ذهن يرتفع عن الوسائل العادلة، لتجويه مجتمع يراه جديراً بالتغيير والتطور؛ وكان متناقضها في كثير من تصوفاته، ولكن تناقض الذهن الذي يحاول مختلف الوسائل والتجارب، لتحقيق غایات معينة. ومع ذلك فإنه لم يفت بعض المؤرخين أن يلاحظ أن عقلية الحكم، لم تكن بتلك البساطة التي تصور بها، فقد وصفه الذهبي بأنه كان «خيثاً ما كراً، ردء الاعتقاد»<sup>(١)</sup>، وهي صفات ليست من خواص الذهن مضطرب السقيم، الذي يفكر دون تدبر ويعمل دون غایة.

(١) الذهبي، النسخة المخطوطة ج ٢٢ في وفيات سنة ٤١١، وراجع النجوم الظاهرة

ولى جانب هذه النظرية الساذجة ، التي تكتفى من البحث والتحليل بباعث الخفة والاضطراب العقلى ، توجد نظرية أخرى في تعليل هذه التزاعات والأهواء العنيفة التي كانت تضطرم بها هذه الشخصية العجيبة ؛ تلك هي النظرية الباتولوجية<sup>(١)</sup> إذا صع هذا التعبير ، لأنها ترجع هذه التزاعات إلى أسباب باتولوجية أى مرضية وصحية . وقد قال بهذه النظرية مؤرخ وطبيب نصرانى معاصر هو يحيى الأنطاكي ؛ وهو يشرح لنا نظريته فيما يلى :

« وكان سبب بغيه (أى الحاكم) ، في جميع ما يقصده من هذه الفعال العجيبة المتضادة ، التي تقوم في نفسه ويفعلها شيئاً بعد شيء ، صنف من سوء المزاج المرضى في دماغه ، أحدث له ضرباً من ضروب المالنخوليا ، وفساد الفكر منه منذ حداثته ، فإن من المتعارف في صناعة الطب أنه قد يكون فيمن يعتريه هذا المرض ، أنه يقوم في نفسه أوهام ، ويتخيل أموراً وعجبائب ، ويكون كل واحد منهم لا يشك أنه على الصواب فيما يتصوره في جميع أفعاله ، ولا يثنى عن ذلك ثان ولا يرده راد ، وأن قد يكون منهم من يظن بنفسه أنه نبي ، ومنهم من يتوهم أنه الإله بنفسه تعالى كثيراً ، ويكون يقوم من هؤلاء من اختلاط الكلام ظاهراً واحتلاله ، ما ينكشف حاله عند من يشاهده ويحادثه ، وتزول الشبهة فيه في أول وهلة ، وربما كان تخليط أحدهم في الكلام مستوراً ، وتكون هذه التخييلات والحواطر الرديئة ، تعرض له في أمور مستورة عن العوام ، فيكون صورته عندهم صورة العقلاء ، وحسن ظنهم به ونظرهم إليه كنظرة أفالن الناس ، فإذا أطالوا اختبارهم بان لهم ما انطوى عنهم في نقضهم .

وهذه صورة الحاكم ، فإن نقضه كان يتبنى لمن تطول صحبته له ؛ وأما من هو بعيد عنه فإن أفعاله كانت توضحه له ؛ وقد يستدل على حقيقة هذا المرض المستحوذ عليه ، أنه كان قد عرض له في حداثته تشنج ، من سوء مزاج يابس في دماغه ، وهو مزاج المرضى الذى يحدث في المالنخولييات ، واحتاج في مداواته منه مع ما كان يعالج به ، إلى جلوسه في دهن البنفسج وترطيبه به ؛ وإن كثرة سهره أيضاً وشغفه بمواصلة الركوب والهياكل الدائمة ، مما يقتضيه هذا

(١) الباتولوجيا هي علم الأمراض والأعراض الشاذة التي لا تعتبر عادة من الأمراض العادية .

السوء المقدم ذكره ، وأن أبو يعقوب إسحق بن إبراهيم بن انسطاس ، لما خدمه استهاله إلى أن تسامح في شرب النبيذ وسماع الأغاني بعد هجرة لها ومنع الكافة منها ، فانصلحت أخلاقه وترتبط مزاج دماغه ، واستقام أمر جسمه ، ولما مات أبو يعقوب ، وعاد إلى الامتناع عن شرب النبيذ ومن سماع الغناء ، رجع إلى ما كان فيه <sup>(١)</sup> .

وهذا شرح فطن طريف بلا ريب ، بيد أنه لا يكفي في نظرنا لتحليل هذا المزيج القوى المدهش ، من أعمال وتصرات كانت رغم عنفها وتناقضها ، ترجع في معظم الأحيان كما سرر ، إلى بواعث سياسية أو مذهبية أو اجتماعية ؟ وتردد بعض الروايات الإسلامية المتأخرة هذه النظرية في تعليل نزعات الحاكم وأهوائه المفرقة ، فيقول لنا التويري مثلا ، إن الحاكم أصيب في سنة ٣٩٣ هـ أعني وهو فتى في الثامنة عشرة ، بضرب من المالنخوليا ، فأخذ في قتل رجال الدولة ؛ ويتحدث في غير موطن عن غلبة هذه « المالنخوليا » على الحاكم <sup>(٢)</sup> . ويقول لنا المقريزي « ويقال إنه (أي الحاكم) كان يعتريه جفاف في دماغه ، فلذلك كثُر تناقضه ؛ وما أحسن ما قال فيه بعضهم كانت أفعاله لا تعلل ، وأحلام وساوسه لا تؤول » <sup>(٣)</sup> .

على أننا لا نستطيع أن نقف عند هذا الشرح والتصوير . الواقع أن الحاكم بأمر الله كان عقلية مدهشة ، وكان لغزاً عسير الفهم ؛ وإذا كان قد أشكل على المؤرخين المسلمين من معاصرين ومتاخرين فلم يحاولوا فهمه ، فإنه ما زال أيضاً في بعض نواحيه لغزاً على عصرنا ، وإن كنا نستطيع أن نحاول فهمه من بعض النواحي ، وأن نعمل كثيراً من أعماله ودراساته . وبصفة العلامة الألماني ميلار بأنه « من أعجب وأغمس الشخصيات التي عرفها التاريخ » ويقول : « إن من يقرأ ما أورده المؤرخون المتاخرون ، من مختلف الأساطير والقصص ، يخرج بأنهم لم يفهمواه ، وأنهم اعتبروه مجنوناً فقط ، وقد جرى رأيهم فيه مجرى الحقيقة ، ولكن توجد ثمة شواهد واضحة ،

(١) تاريخ الأنطاكي ص ٢١٨ و ٢١٩ .

(٢) نهاية الأرب (المخطوط) ج ٢٦ ص ٥٢ و ٥٦ .

(٣) المخطوطة ج ٤ ص ٧٤ .

على أن هذا الأمير الذي هو أعجب من أنجحت أسرته ، كان أشدهم إثارة للأساطير من حوله ، وأن حجاباً كثيناً قد أُسيغ على صورته ، فلا نستطيع أن نظر منها إلا بلمحات «<sup>(١)</sup>».

والآن ماذا نستطيع أن نقول في قوانين الحاكم وتصرفاته؟ وكيف ننظر إليها؟ هل كانت في مجموعها فورات مجنون ، ونزوات غبول ، كما تصورها معظم الروايات الإسلامية؟ إن كثيراً من هذه القوانين والأحكام يحمل طابع القسوة والإغراق ، ولكن من التحامل والظلم ، أن نصفها بالسخف المطبع ، وأن ننعت صاحبها بالجنون . ولقد ظلم التاريخ الحاكم ، كما ظلم كثيراً من الطغاة المصلحين ؛ وقد كان الحاكم طاغية ، ولكن مصلحة على طريقته ؛ وكان يرمي بما يصدر من القوانين والأحكام إلى تحقيق غایات معينة ، دينية وسياسية واجتماعية ، ربما خصت على الكافة ، لأنها تتعلق بسياسة الدولة العليا ، ومن ثم كان الريب في حكمتها ، والسطح عليها ، وكانت القسوة في تطبيقها .

فأئماً معاملة الظمرين : أفعى اليهود والنصارى ، وما صدر في شأنها من الأوامر والأحكام المشددة ، فلم تكن بدعة في ذاتها ، ولم تكن حدثاً جديداً في الخلافة الإسلامية ؛ ولم يكن فيها من الجديد سوى روحها ووسائلها الشديدة ، التي جعلت منها نوعاً من الإضطهاد المنظم . ولقد كانت الخلافة الإسلامية ، تأخذ كما رأينا بسياسة التسامح الديني ، وتطلق لرعاياها الظمرين الذين يوّدون الخزية ، حرية الاعتقاد والشاعر ؛ ولكن الظمرين كانوا يلقون من الوجهة الاجتماعية دائمًا نوعاً من المعاملة الخاصة ؛ ومنذ خلافة عمر فرضت عليهم بعض الأحكام والقيود ، التي تجعلهم من الوجهة الاجتماعية أدنى من المسلمين ، وكان منها كما قدمنا قيود تتعلق بالأزياء وركوب الخيل ، وحمل السلاح ، واقتناء العبيد ؛ وكانت هذه الأحكام تتخذ في عصور الحماسة الدينية ، لوناً من الشدة يختلف باختلاف الظروف والأحوال . وقد رأينا أن الخلافة الفاطمية كانت تتبع سياسة التسامح الديني نحو اليهود والنصارى ، وأنهم في ظلها ازدهروا وتبواوا أرفع مناصب الثقة والتنفيذ ، وأن موقف

A. Müller : Der Islam, Im Morgen-und Abendland (Berlind 1885) (١)

.B. I. p. 628

الحاكم نحوهم ، واحتداه في معاملتهم على هذا النحو ، كان انقلاباً في السياسة الفاطمية . وقد نستطيع أن نفسر هذا التطرف من جانب الحكم ، بأنه نوع من الغلو الديني له بوعه السياسية ؛ ففي هذه المرحلة التي اشتذ فيها الأمر على اليهود والنصارى ، كان الحكم يبدى كثيراً من التعصب والغلو ، سواء من الناحية الدينية العامة ، أو الناحية المذهبية الخاصة ؛ ولكن هذه الشدة استحالت في أواخر عصره إلى نوع من اللين والرفق بالنصارى واليهود ؛ ذلك لأن هذا الذهن المضطرب يستحيل عندئذ إلى ذهن فلسفى حر التفكير ، ينظر إلى الأديان كلها نظرة واحدة ؛ وإن كانت السياسة العليا ، تحتم عليه أن يرويد دين الدولة ومذهبها الرسمى ؛ وما يلاحظ في هذا الصدد ، أن موقف الحكم إزاء النصارى واليهود ، هو من المواقف القليلة التي ثبت فيها الحكم على سياسة واحدة ، وأنه لم يجنب فيه من الشدة إلى اللين إلا في أواخر عصره ، حينما ظهر الدعاة السريون ، يدعون إلى دين جديد وعقائد جديدة .

وإذا كان في هذا الإضطهاد المنظم لليهود والنصارى ، وهذه النزعات العنيفة المفرقة في معاملة الأقليات الدينية ، ما يؤخذ على الحكم بأمر الله ، فإن في روح العصور الوسطى ، وهى روح تعصب ورجعية ، ما يخفى هذه التبعية ، ويقرب فهم هذه السياسة ؛ بل ألم نشهد في عصرنا ، وفي أرق الأمم المتدينة ألواناً شديدة من اضطهاد الأقليات الدينية أو الجنسية ، وهو اضطهاد يمتد إلى النفس والمال وجميع الحقوق العامة ؟ وهذه النزعة لا تختلف في جوهرها عن نزعات العصور الوسطى<sup>(١)</sup> .

وقوانين الحكم الاجتماعية ؟ هل كانت تشريعات جنونية ، خالية من كل باعث وحكمة ؟ إن الحكم على هذه القوانين يقتضى أن نفهم روح

(١) يقدم لنا الدعاة السريون في رسائلهم ، تعليلاً لسياسة الإضطهاد الدينى التي سبها الحكم ، ففي الرسالة التي عنوانها : « خبر اليهود والنصارى » والتي نشير إليها فيما بعد ، أن جماعة من اليهود والنصارى لقوا الحكم ذات يوم بالقرابة ، واستثناؤها به من سياساته ، وبينوا له أنها تناقض قواعد الإسلام ، وحدثت بينهم وبينه مناقشة أوضح لها الحكم سكتة إصدار هذه القوانين ، وهي أنه قد مضت منذ صاحب الشريعة (أعني محمداً) أربعين سنة ، وظهر الإمام المنتظر في شخصه ، وأوصى له عندئذ أن يدعوه إلى الدخول في شريعته ، فإن أبوا ، قاتلهم وعطل شرائعهم وكتبهم ، وهذا ما فعله إزاهم .

العصر ، وخصوص المجتمع المصري يومئذ ؛ كان الحكم بأمر الله على رأس خلافة مذهبية ، يقوم سلطانها السياسي على صفة الإمامة الدينية ، وكانت هذه الخلافة تريد أن تحيط ملوكها في مصر ، بسياج منيع من الحلال القوية التي أحاطت ملوكها في المغرب ؛ ولكنها ألغت في مصر مجتمعاً متحضرآ يميل إلى الترف والحياة الناعمة ؛ ولم ترد أن تضيق على هذا المجتمع بادئ ذي بدء ، لأنها كانت تخطب وده وتسعي إلى تأليفه ، ولهذا كانت تسايره ، وتغريه بيذخها وبهاها ، وتطلق له أعناء البهجة والمرح ، وتغمره بالمواسم الفاخرة والخلافات والمواكب الشائقية ؛ فكانت تذكرى بذلك مرجوه وخفته واستهتاره ، بدلاً من أن تذكرى فيه الحلال القوية التي تنشدتها . وكانت عوامل الإنحلال تجثم في قراره هذا المجتمع ، الذي يتحقق انحلاله تحت ثواب من الفحامة والبهجة ، وكانت الرذائل الإجتماعية على أشدتها حيناً تولى الحكم بأمر الله ، وظهر ذلك الانحلال الإجتماعي في أشد مظاهره حيناً نظمت حياة الليل ، وشهد الأمير في مواكب الليلية ، مظاهر هذا الفساد الشامل . عندئذ عمد الحكم إلى وضع هذه الخطة ، التي يمكن أن توصف بحق بأنها برنامج للإصلاح الإجتماعي ، وبلغ إلى تلك القوانين والإجراءات الصارمة ، كوسيلة لمكافحة هذا الفساد الإجتماعي الشامل . وفيما تحرم الحمر ومطاردة المدنين<sup>(١)</sup> ، وتحريم الغناء واللهو الخليل ، إلا أن يكون لتقدير أخلاق الشعب ، وحماية أمواله وصحته من الإسراف والعبث ، وحماية المجتمع من ضروب الفساد التي يغرق فيها ؟ إن الأمم العظيمة في عصرنا تلجأ في أحيان كثيرة إلى إصدار مثل هذه القوانين لبث الإصلاح الاجتماعي ؛ وما عهد التحرير الأمريكي بعيد ؟ فقد حرمت الحمر في أمريكا عقب الحرب العالمية الأولى مدى أعوام ، وكانت تجربة اجتماعية هائلة لا تزال ذكرها مائلاً في الأذهان ؛ وما تزال بعض الدول تحرم بعض الملاهي ، التي تراها خطراً

(١) أشار « السجل المنفي فيه عن الحمر » ، وهو الذي أورده الدعاة السريرون في رسالتهم كما ستبين بعد إلى حكمه هذا التحرير وهو : « نهى الكافة عن الإمام بالمسكر ، واستحسان المنكر من الإسرار ( الإسرار ) على المسكر الذي هو جميع السبات ، والقائد الذي قبائح الأفعال والسومات . . . حتى تظهر الملك من سوء آثاره » وقد أرخ هذا السجل بسنة ٤٠٠ هـ ، وهو التاريخ الذي صدر فيه مرسوم التحرير .

على الأخلاق العامة ؛ وما تزال بعض الحكومات ، تخد من حريات الشعب في التجوال بالليل في ظروف معينة ، حرصاً على الأخلاق والأمن العام .

ومطاردة المرأة والحجر عليها ؟ لا ريب أن الحاكم كان يذهب في ذلك إلى ذروة الغلو والإغراء ؛ ولكن المرأة من أشد عوامل الفتنة والغواية ، ولا سيما في عصور الفساد والانحلال ؛ وقد شهد الحاكم بنفسه أثناء طوافه الليلي ، كثيراً من ضروب التهتك والخلاعة ، التي كانت تفرق فيها نساء العصر ؛ ونقلت إليه على يدرسه وعيونه — ومنهم نساء وعجائز كن ينفذن إلى أعماق الأسر — أقوال ونواذر كثيرة عن خبيهن ، وافتئانهن في أساليب الإفساد والغواية ؛ وقد رأى الحاكم في الحجر على المرأة والمباعدة بينها وبين الرجل في حياة المدينة ، وسيلة لمكافحة الرذيلة وحماية الأخلاق الفاضلة .

أما الإغراء في تطبيق التجربة ، فهو بلا ريب أثر من إغراء هذا الذهن الماهم في كل ما يعتقد ويبتكر ؛ وإذا كنا نستطيع أن نعمل فكرة الحجر على المرأة وإبعادها عن مجتمعات المدينة ، فمن الصعب علينا أن نعمل ذلك الإغراء في تطبيقها إلى حدود من القسوة التربيعية . بيد أنه ليس من الإنصاف أن ننكر على الإجراء كل حكمة ، فن الحق أنـه كان ذا أثر كبير في درء الفساد الشامل وتنقية حياة المدينة ؛ ولقد شهدنا في عصرنا في بعض الأمم العظيمة ، فكرة مماثلة في الحد من حريات المرأة الاجتماعية وردها إلى حظيرة الأسرة ، مع فرق في العصر والظروف . فقد رأينا في إيطاليا الفاشستية ، وألمانيا النازية ، كيف ضيق على المرأة وفقدت كثيراً من حرياتها المأثورة ، وكيف حظر عليها التبذيل والتتهك في الأزياء ؛ ثم رأينا كيف حرمت من ضروب اللهو الخلع ، ومنعت الحانات الليلية والملاهي العارية .

ولا ريب أن الفكرة التي أملت على الحاكم خطته ، وأملت في عصرنا على هذه الدول العربية الحديثة خطتها نحو المرأة ، ترجع في جوهرها إلى أصل واحد ، هو مكافحة عوامل الغواية والفساد ، التي يبيها تهتك المجتمع النسوى ، وإمعانه في صنوف الاستهان والخلاعة .

وأما تحرير بعض أنواع الأطعمة والبقول ، فيرجع إلى أسباب مذهبية أو صحية لها قيمتها في ذلك العصر ؛ فقد حرم البرجيز مثلاً لأنـه ينـسب إلى

السيدة عائشة ، وحرمت الملوخيا لأنها كانت من الأشياء المحبوبة لمعاوية ، وحرمت المتكيلة لأنها تنسب إلى الخليفة المتكيل العباسى<sup>(١)</sup> ؛ وهذه بواعث مذهبية واضحة ؛ وحرم الفقاع لأنه مسكن ضار ، ولما أثر عن على بن أبي طالب من كراهة شربه ؛ وحرم الدلينس والترمس المتعفن والسمك الذى لا قشر له لبواعث صحية . وأما تحريم ذبح الأبقار السليمة ، فهو إجراء ظاهر الحكمة ، وهو الحافظة على النسل والإكثار من الماشية<sup>(٢)</sup> . وأما قتل الكلاب فهو تحوط صحي ، لا يزال يتبع في عصرنا في جميع الأمم المتقدمة .

ولسنا ندعى أننا نستطيع أن نعمل كل قوانين الحكم وإجراءاته وتصريفاته ، أو أن ننفذ إلى بواعثها وحكمتها جمياً ؛ فهناك كثير منها لا يستطيع فهمه وتعليله ؛ ولكن الذى نود أن نقوله هو أن هذه القوانين والإجراءات كانت عكس ما تصوره الرواية الإسلامية ، بأنها نزعات طاغية مضطرب الذهن ، تكون في مجموعها برنامجاً إصلاحياً شاملـاً ، وترمى في مجموعها إلى تحقيق غايات لا ريب في حكمتها وسموها .

يقول العلامة دوزى : « لم تكن قوانين الحكم سخيفة ، كما يجب أن يصورها الرواية السنين ، الذين اعتادوا أن يقدموا إلينا من هذا الأمير شخصية مضحكة لا صورة حقة » ثم يقول : « لقد أراد الحكم أن يكافح الانحلال الشامل ، الذي سرى إلى مجتمع عصره ، بقوانين بوليسية صارمة ، وأحياناً غريبة شاذة ». ثم يشرح رأيه بعد ذلك على ضوء هذه القوانين والأحكام المختلفة ، ويحدثنا بعطف عن تواضع الحكم وتقشفه<sup>(٣)</sup> . ويقول ميلر بعد أن يلخص قوانين الحكم الاجتماعية : « إن هذه التصرفات ليست كلها تم عن الحماقة ، وإذا كنا لا نستطيع أن نعمل كل أعماله ، فليس ذلك

(١) راجع خطط المقريزى ج ٤ ص ١٥٨ .

(٢) وقد شرحت حكمة هذا التحريم في قانون من هذا النوع صدر في عهد الظاهر ولد الحكم (سنة ٤١٧ هـ) إذ جاء فيه : « إن الله تعالى بنتاج نعمته وبالغ حكمه ، خلق ضروب الأنعام ، وعمل فيها منافع الأنام ، فوجب أن تحمى البقرة ، المخصوصة بمحاربة الأرض ، المذلة لمصالح الخلق ، فإن في ذبحها غاية الفساد ، وإضرار للعباد والبلاد » (راجع النجوم الزاهرة ج ٤ ص ٢٥٢) .

Dozy : Essai sur l'Islamisme p. 287 & 288 (٣)

ما يحملنا على أن نعتبر تصرفاته فورة أهواء مستبد ، ولا سيما ونحن نراها في  
نواحي أخرى سليمة معقولة ، وكل ما وصلنا من الروايات إنما هو وقائع  
مجردة ، مشوهة وبالمبالغ فيها بلا ريب ، وإنه ليكون من المدهش اليوم أن  
نستطيع أن نخل رموز هذه المعضلة الشاملة»، ثم يقول «وليس لدينا إلا أن نعتقد  
أنه إنما باطلي متغصب ، توهم في نفسه الإغراء والألوهية ، وإنما أمير ذكي  
بارع في تاريخ أسرته ومنذهبها ، اعتقد أنه يستطيع أن يسمو فوق البشر ، وأن  
يحتقرهم ويصنفهم كالشمع طوع إرادته ، وربما كان يجمع في طبيعته المتناقضة  
بين شيء من هذا وبين شيء من ذاك . وربما لا يستطيع أن يظفر بالحقيقة هنا  
سوى خيال شاعر »<sup>(٢)</sup>.

والخلاصة أن الحاكم بأمر الله ، لم يكن تلك الشخصية الوضيعة الساذجة ،  
ولا تلك العقلية الخرفة التي تقدمها إلينا الرواية ، ولم تكن أعماله وأحكامه  
كما صورت على كر العصور ، مزيجاً من التزعات والأهواء الجنونية . إنما  
كان الحاكم لغز عصره ، وكان ذهناً بعيد الغور ، وافر الإبتكار ، وكان  
عقلية تسمو على مجتمعها ، وتتقدم عصرها بمرحل ، وكان بالاختصار عقريبة  
يجب أن تتبوأ في التاريخ مكانها الحق .

## الفصل التاسع

### الأحداث الخارجية

الثورة في صور وفلسطين . سير ابن الصمامة إلى الشام . نجدة البيزنطيين للشوار . قمع الثورة ومصرع زعامتها . إخراج الفتنة في دمشق . الحرب بين الفاطميين والبيزنطيين . غزو البيزنطيين للشغر . المذنة بين مصر وقسطنطينية . حوادث طرابلس . الحرب بين الفاطميين وباديس الصنهاجي . هزيمة الفاطميين . استيلاء باديس على طرابلس . إضافة برقة إلى أعمال إفريقية . وفاة باديس وولاية ولده المعز . تحسن العلاقة بين بلاط القاهرة وبلاط إفريقية . صقلية وتبعيها للخلافة الفاطمية . عود الفتنة إلى الشام . خروج بنى الجراح بالرملة . الدعوة بلعفر الحسني . تفاقم الثورة . التفاهم بين الحاكم والشوار . الدعوة للحاكم في الموصل . محضر القدح العباسى . كتاب الحاكم إلى محمود الفزنوى . اختيار عبد الرحيم بن الياس لولاية المهد . حوادث حلب . انهيار سلطة بنى حдан . الوزير لؤلؤ . غزو العرب لحلب . دخولها في طاعة الحاكم . ولاية فاتك لها . أبوركوة . أصله ونشأته . الريب في نسبته . دعوته لبني أمية . خروجه في برقة . هزيمته للفاطميين واستيلاؤه على برقة . المؤمرة على غزو مصر . زحف أبي ركوة إلى مصر . ارتداد الجند الفاطمي . المعركة الخامسة . هزيمة أبي ركوة ومصرعه .

- ١ -

كان عصر الحاكم بأمر الله مليئاً بالحوادث الخارجية كما كان مليئاً بالحوادث الداخلية ؛ وقد أفضنا في استعراض الأحداث الداخلية ، ولا سيما تلك التي تلقى ضياء على شخصية الحاكم وعقليته ووسائله في الحكم والإدارة ؛ والآن نستعرض حوادث العصر الخارجية ، ونبسط ما أشرنا إليه منها خلال حديثنا . ترك العزيز بالله لولده مملكة ضيّخة متراوحة الأطراف ، تشمل مصر وبرقة وطرابلس وإفريقية والشام ، وتبسط سلطتها الروحية على صقلية والحرمين واليمن ؛ وكانت المملكة الجديدة ما تزال بحاجة إلى الاستقرار ؛ وكانت المعركة الهاشمية التي شهّرها القرامطة على الدولة الفاطمية قد تركت

آثارها المخربة ، ولبث سلطان الفاطميين في الشام مدى حين عرضة للانتقام ، وتعاقبت الثورات والأحداث الخطيرة ؛ ومن جهة أخرى فقد كانت الدولة البيزنطية ( الدولة الرومانية الشرقية ) جارة مصر من الشمال ، تجذب مرحلة من القوة والنهوض في عصر الأسرة البسيلية حسبما أشرنا من قبل ، ولا سيما في عهد الإمبراطور باسيل الثاني معاصر العزيز وولده الحاكم بأمر الله ( ٩٧٦ - ١٠٢٥ م ) ؛ وكان البيزنطيون ( الروم ) قد انتهزوا فرصة الاضطراب الذي أثارته غزوات القرامطة في الشام ، فاستولوا على أنطاكية وبعض التغور والواقع الأخرى ، وشجعوا حركات الانتقام على حكومة القاهرة ، وتحالفوا مع الخوارج ، واشتبكوا مع جيوش الدولة الفاطمية ، في عدة معارك خطيرة في البر والبحر :

وقد رأينا كيف تفاقمت حوادث الشام في أواخر عهد العزيز ، وكيف كان يعتزم العزيز أن يتبع الحرب في الشام بنفسه ، لو لا أن عاجله الموت في بلبيس وهو على رأس جيشه ؛ وهكذا بدأ الحاكم عهده في فترة اضطراب وفتنة ؛ ولكن كان من حسن الطالع أن كان الوصي برجوان ، وهو يومئذ مدبر الدولة وزعيمها ، رجلاً قوياً وافر الذكاء والعزم ، فنشط لقمع الفتنة وتوطيد الأمور . وببدأ برجوان عهده بمقارعة المغاربة ولا سيما الكتاميين ، والعمل على سحق سلطانهم ، وقد كاد يغشى كل شيء في الدولة ؛ وقد رأينا كيف انتهى الصراع بينه وبين ابن عمّار إلى تمزيق كتامة وثل سلطانها وتقوتها ، وتدعيم نفوذ الصقالبة في القصر وفي الإداره ( ٣٨٧ هـ ) . وفي سنة ٣٨٨ هـ اضطررت الثورة في صور ، بزعامة بحار مغامر يدعى العلاقة ، فقبض على زمام الحكم فيها ، وضرب السكّة باسمه ، ونقش عليها هذه العبارة : « عزا بعد فاقه للأمير علاقة » ؛ وثار بالرملة في نفس الوقت زعيمها المفرج ابن دغفل الجراح ؛ فأرسل برجوان إلى فلسطين جيشاً ضخماً بقيادة جيش ابن الصمصامة ؛ وكان جيش جندياً جريئاً من زعماء كتامة ، الذين التفوا حول برجوان ، وكانوا يومئذ يستأثرون بمعظم مناصب الولاية والقيادة ؛ فسار جيش إلى الرملة واستولى عليها وأخضع ثوارها ، وطارد المفرج بن دغفل وقواته حتى أذعن الثائر لطلب الأمان والصلح ، فغدا عنه وأمنه ؛

ثم عطف بقواته على صور ، وكان العلاقة قد استنجد بالإمبراطور بأسيل الثاني ووعله بتسلیم صور ، فبعث إليه المدد من البحر ؛ فسارت إلى مياه صور وحدة من الأسطول المصري بقيادة الحسين بن ناصر الحمداني وفائق الخادم ؛ وحضرت صور من البر والبحر ، ونشبت بين الفريقين معارك شديدة في مياه صور وفي أرضها ؛ فهزم الروم وحلقاوهم الخوارج ، وأسرت سفينة بيزنطية كبيرة وقتل جميع من فيها ؛ وسقطت صور في أيدي القوات الفاطمية ونهبت وسي جمع من أهلها ؛ وأسر زعيم الثورة العلاقة ، وأرسل إلى القاهرة فأعدم وصلب ومثل بجثته (سنة ٣٨٨ هـ - ٩٩٨ م) <sup>(١)</sup> .

وسار جيش بن الصمصامة بعد ذلك إلى دمشق ، وكان عليها سليمان ابن جعفر الكتائى من قبل ابن عمار ، ولاه عليها منذ انتصاره على بنجوتكنين وبالها السابق ، في الحرب الأهلية التي أتبنا على ذكرها ، ففرزه جيش الولاية وأجلأه إلى الفرار ، وقع عوامل الفتنة ووطد سلطة الدولة ؛ وواصل سيره إلى « أقامية » وهنالك التقى بالروم ، ونشبت بين الفريقين معركة شديدة هزم فيها المسلمون أولاً ، ولكن سرية من الفرسان بقيادة بشارة الإخشيدى ثبتت في وجه الروم ، ونفذ إلى المعسكر البيزنطي جندي مسلم ، ووثب بقادته البيزنطيين داميانيوس ديلاسينوس المعروف « بالدوقس » على غرة منه فقتله ؛ وعلى أثر ذلك وقع الاضطراب في صفوف الروم ، وهاجهم المسلمون بشدة فزقوهم شر هنرق ، وقتلوا منهم عدة آلاف وطاردوهم حتى أبواب أنطاكية ، وأسر أبناء الدوقس وجماعة من أكابر القادة البيزنطيين ، وأرسلوا إلى مصر حتى افتديتهم حكومتهم (سنة ٣٨٩ هـ - ٩٩٩ م) . وعاد جيش بعد ذلك إلى دمشق ، وعسكر في ظاهرها مدى حين ؛ وتتبع الخوارج والخالفين قتلهم ، وأذل الأشراف والزعماء ، وبسط حكم الإرهاب على المدينة ؛ بيد أنه لم يلبث أن اضطر إلى مواجهة خطر البيزنطيين مرة أخرى . ذلك أن باسيل الثاني لما رأى ما حل بجيشه من الفشل ، سار بنفسه إلى الشام ثانية ، وعاث في بسائط الساحل ما بين أنطاكية وبيروت ، فاستصرخ جيش حكومة

(١) تاريخ الأنطاكي ج ١ ص ١٨١ و ١٨٢ ؛ و ابن الأثير ج ٩ ص ٤١ ؛ و ابن خلدون

ج ٤ ص ٥٧ .

القاهرة ، فأرسلت إليه المدد من كل صوب ؛ ونزل بأسيل على طرابلس بينما كان جيش يتهأ للقاء ، ونشبت بينه وبين حاميتها معركة شديدة في البر والبحر ؛ وقتل من جنده عدة كبيرة ( المحرم سنة ٣٩٠ هـ<sup>(١)</sup> ) ، ووصلته في نفس الوقت أنباء مزعجة عن تحرك البلغار ؛ فارتدى بجيشه إلى الشمال ؛ وأما جيش فإنه لم يلبث أن مرض وتوفي ( ربيع الآخر سنة ٣٩٠ ) ، فخلفه في ولاية الشام فحل بن تميم ؛ وسادت السكينة في الشام حينها .

وكان برجوان قد رأى أن يهادن الروم ، لكي يتفرغ لمعالجة الأحداث والقلق الداخلية ، فأرسل إلى الإمبراطور بأسيل يقترح عقد الصلح والمهادنة . فاستجاب الإمبراطور لدعوه ، وأنفذ سفاره إلى بلاط القاهرة ؛ وبينما كانت مقاوضات الصلح تجري إذ غزا الإمبراطور الشام للمرة الثانية ، وكاد مشروع الصلح ينهار ؛ ولكن الإمبراطور ارتد مسرعاً كما رأينا وآخر استباب السلم في حدوده الجنوبية ، لكي يتفرغ لمواجهة الخطر البلغاري ؛ فاستونفت مقاوضات الصلح ؛ ووفد السفير البيزنطي على القاهرة في السادس عشر ربيع الأول سنة ٣٩١ هـ ( مارس ١٠٠٢ م ) فاختارت لاستقباله أعظم الأهابات ، وسار السفير بين صفوف كثيفة من الجندي ، حتى وصل إلى باب الفتوح أعظم أبواب القاهرة يومئذ ، ثم ترجل ومشي إلى القصر ، وهو يقبل الأرض حتى وصل إلى حضرة الحاكم ؛ وكان القصر قد زين بهذه المناسبة أعظم زينة ، وجهز الإيوان الخلفي أرضه وجدرانه بالستور الذهبية حتى غدا يتلألأ ، وعلقت بصدره العسجدة الشهيرة ، وهي درقة من الذهب مكملة بفاخر الجوهر ، يضيء ما حولها . فدخل الرسول ، وقد بهره ما شهد ، وقبل الأرض ؛ وقدم كتب القيصر وهديته ؛ وانتدب البلاط أريسطيس بطريقه بيت المقدس وحال الأميرة ست الملك للسير مع السفير البيزنطي ، وتقديره شروط المدنية مع القيصر ، وعقد أوامر الصدقة بين الدولتين ؛ فسار أريسطيس إلى قسطنطينية ، وقام بالمهمة ؛ وعقدت بين مصر والدولة البيزنطية

(١) الأنطاكي ص ١٨٣ و ١٨٤ ؛ وابن الأثير ج ٩ ص ٤٢ ، وابن خلدون ج ٤ ص ٥٧ ؛ والمرizzi في الخطط ج ٤ ص ٦٨ و ٦٩ .

معاهدة سلم وصداقة مدة عشر سنين ، وأقام أرسطويس في عاصمة بزنطية  
أربعين عاماً حتى توفي <sup>(١)</sup> .

وسر بر جوان أيضاً جيشاً إلى طرابلس الغرب بقيادة يانس الصقلاني الذي  
يعيد إليها سلطة الخليفة الفاطمية ، وكانت عندئذ تحت حكم باديس بن المنصور  
الصنهاجي ؛ وكان المعز لدين الله حينها سار من المغرب إلى مصر في سنة ٣٦١ هـ  
قد استخلف على المغرب يوسف بن زيري بن مناد الصنهاجي ليحكم باسم  
الخلافة الفاطمية وتحت سيادتها ، وخلوه في الحكم سلطة مطلقة ؛ فأدى  
يوسف مهمته بجزم ، وقع دابر الفتنة ، ووطد سلطان الحكم ؛ وسأل العزيز بالله  
أن يضيف إليه ولاية طرابلس ، فأجابه إلى ملتمسه واستخلف يوسف عليها  
حاكمًا من قبله . ولما توفي يوسف خلفه ولده المنصور المسمى بـ<sup>كُن</sup> وأقره  
العزيز على ولايته ؛ ثم خلف المنصور ولده باديس أبو مناد في سنة ٣٨٦ هـ  
وبعث إليه الحاكم بأمر الله لأول ولايته إليه بالعهد والخلع المعتادة بولايته ،  
فيجدد البيعة للحاكم هو وبنو عمده وقادته . بيد أنه يبدو ؛ من جهة أخرى أن  
آل زيري استطاعوا خلال تلك الفترة ، أن يستأثروا بالسلطة ، وأن يجعلوا  
من سلطان الخليفة الفاطمية اسمًا يستظل به فقط ؛ ولما كانت طرابلس تجاور  
مصر من الغرب ، وكان يخشى عليها من أطماع أولئك البربر الأشداء ،  
فقد رأى بر جوان أن يسترد طرابلس ، وأن يحسنها لتكون درعاً يقظ مصر  
شر العدوان والغزو ؛ فتفاهم مع حاكمها المغربي نائب باديس ، وبعث إليها  
يانس الصقلاني كما قدمنا ، وعينه حاكماً ، وكان هو المترى لحكم برقة ؛ فدخل  
يانس طرابلس ، وأقام بها ؛ فاستраб باديس من تلك الحركة وبعث الجند  
لمقاتلة يانس ، فهزمه يانس وقتل ، وامتنع جند مصر بطرابلس (سنة ٣٩٠ هـ)  
وبعثوا إلى الحاكم يطلبون المدد والإنجاد ، فسير الحاكم إلى برقة جيشاً ثانية  
بقيادة يحيى بن على الأندلسي ، فخاض مع البربر المحتلين عدة معارك ، ولكنه  
اضطرر أخيراً إلى الانسحاب وترك طرابلس إلى مصيرها ؛ فاستولى عليها زعيم  
من زناته يدعى فلفول ، وأطاعته زناته ؛ فسار باديس إلى محاربة زناته ،

(١) الأنطاكي ص ١٨٤ ، والمرizzi في انتظام الخفاء (المخطوط) لوحة ٥٢ ، ١ ، والنجوم

فخشوا العاقبة ، وآثروا الدخول في طاعته . وهكذا استطاع باديس أن يستعيد طرابلس ويحيط حكمه عليها (١) .

بيد أن العلاقة بين آل زيري والخلافة الفاطمية ، ما لبثت أن تحسنت ، وعادت إلى سابق صفائحها ، وأدرك الحكم أن السياسة العملية تقضي بالنزول عند أطاع أولئك الزعماء البربر : أولياء الخلافة الفاطمية في المغرب . ومن ثم ، فقد أرسل الحكم مع رسوله عبد العزيز بن أبي كدید ، إلى نصیر الدولة أبي مناد باديس ، هدية فخمة ، ومعها سجل بإضافة برقة وأعمالها إليه : فوصلت المدية والسجل إلى القیروان في أوائل الحرم سنة ٤٠٣ هـ ، وخرج باديس إلى لقاء السفير ، ومعه القضاة والأعيان وكان يوماً مشهوداً . وفي أواخر سنة ٤٠٥ هـ ، بعث باديس من إفريقية هدية عظيمة إلى الحكم بأمر الله ، ولكنها حينما وصلت إلى مدينة برقة تصدى لها بنو قرة الخوارج على الحكم واستولوا عليها ، وكان زعيمهم مختار بن قاسم ، قد استولى على برقة ، وأنحر منها حميد بن تموصلت نائب باديس .

وفي نفس هذا العام بعث الحكم مرة أخرى رسوله عبد العزيز بن أبي كدید إلى إفريقية ، ومعه خلم وسيوف وعهد لنصير بن نصیر الدولة (باديس) ، بولاية ما يتولاه أبوه في حياته ، وبعد وفاته ، وفيه يلقبه بعزيز الدولة .

وتوفي نصیر الدولة أبو مناد باديس أمير إفريقية ، في العام التالي (٤٠٦ هـ) ، فخلفه ولده أبو تميم منصور الملقب بالمعز ، وكان صبياً في نحو الثامنة من عمره ، وكان عهد ولايته ، قد أرسل إليه حسبما تقدم . وفي سنة ٤١٠ هـ ، سير الحكم بأمر الله أبي القاسم بن البريد إلى المعز ، ومعه سيف مكمل بالجواهر ، وخلعة خلافية ، وسجل جديد بإقرار ولايته ، فاستقبل الرسول أعظم استقبالاً ؛ وأرسل الحكم بعد ذلك إلى المعز رسولاً آخر ومعه عدة أعلام منسوجة بالذهب ، فخلع المعز على الرسولين وطيف بالأعلام في مدينة القیروان . وهكذا كانت العلاقة في أواخر عهد الحكم ، بين بلاط القاهرة وبلاط إفريقية ، تسم بطابع من المودة الوثيقة (٢) .

(١) ابن خلدون ج ٦ ص ١٥٤ و ١٥٥ ؛ وابن الأثير ج ٩ ص ٤٤ و ٥٣ و ٦١ و ٨٨ .

(٢) اتعاظ الحنفاء (المخطوط) لوحة ١٦٧ و ٦٩ ب .

وبحب لمناسبة الحديث عن إفريقية ، أن نعطف على ذكر صقلية التي كانت منذ أيام الأغالبة ولاية تابعة لإفريقية (تونس) . ولما استولى الفاطميون على إفريقية ، لبست صقلية تابعة لها ، فلما انتقلت الخلافة الفاطمية إلى مصر ، استخلف المعز لدين الله آل زيري حكم إفريقية ، واعتبرت صقلية ولاية خاصة تتبع الخلافة الفاطمية . وبالرغم من أن صقلية كانت من الناحية العملية ، تتمتع في ظل أمرائها باستقلال داخلي ، فإنها كانت من الناحيتين السياسية والدينية على الأقل ، تعتبر إقليماً من أقاليم الخلافة الفاطمية المصرية ، وقد كانت كذلك في عصر الحاكم بأمر الله . ويؤيد ذلك وثائق لا شك في دلالتها . من ذلك ما أورده المقريزى في حوادث سنة ٤٠٣ هـ ، من أنه لما أصيب أبو الفتوح يوسف بن عبد الله بن أبي الحسين أمير صقلية في رجب من هذا العام بالشلل ، قام بالأمر ابنه أبو محمد جعفر بن يوسف ، وكان بيده سجل الحاكم بولايته بعد أبيه ، ثم وصل إليه سجل آخر لقب فيه تاج الدولة ، وسيف الملك ، ثم أ Ferdinand إلى تشريف ، وعقد له لواء ، وزيد في لقبه « الملك » . وما جاء في سجل تعين قاضي القضاة المصرى أبي العباس محمد بن أبي العوام ، الصادر في شعبان سنة ٤٠٥ هـ ، من أنه يتولى بمقتضاه الحكم فيها وراء حجابه من القاهرة المعزية ومصر وأعمالها ، والإسكندرية والحرمين ، وبرقة والمغرب وصقلية ، مع الإشراف على دور الفرب بهذه الأعمال<sup>(١)</sup> ، فمن الواضح إذاً أن صقلية كانت ولاية تابعة للخلافة الفاطمية ، وأن حدود الإمبراطورية المصرية ، كانت في ذلك العهد تمتد حتى مياه صقلية والبحر التریني .

وكان برجوان مدير الدولة قد قتل منذ سنة ٣٩٠ هـ حسبما قدمنا ، وقبض الحاكم على زمام السلطة ؛ واستمر المدوع الذى استطاع برجوان أن يتحققه بعزم وحزم مدی حين ؛ وتوفى فحل بن نعيم والى الشام لأشهر من ولايته فعين مكانه على بن فلاخ ، فاستمر فى منصبه زهاء عامين فى ظروف صعبة ، يعوزه المال ، وترهقه الجندي بطالها . وفي رمضان سنة ٣٩٢ هـ ، بعث الحاكم إلى دمشق داعيته المسمى ختنكين الملقب بالضييف ، فحاول أن ينتقص من

(١) المقريزى في إنماط الحنفاء (المخطوط) لوحة ٦٧ أ و ٦٨ ب .

أرزاق الجندي ، فثاروا به وقتلوه ، ونهوا دور الحكومة والكنائس ؛ فسخط المحاكم على ابن فلاح وعزله ، وبعث مكانه لولاية الشام الرعيم البربرى الأسود تموصلت بن بكار (سنة ٣٩٣ هـ) فتوفى بعد قليل ، وخلفه مفلح البحياني (الحرم ٣٩٤ هـ) ؛ وكان الصالح الذى عقدته مصر مع الدولة البيزنطية قد قضى على آمال الحوارج فرکنوا حيناً إلى السكينة . بيد أن الفتنة عادت فاضطررت في الشام ثانية في سنة ٤٠٠ هـ (١٠١٠ م) ؛ ففي تلك السنة فتك المحاكم بالمنطقة ، وهم أسرة قوية من الأعيان والوزراء ، كان لها شأن في الدولة ؛ ففر عيدهم الوزير أبو القاسم الحسين بن المغربي إلى الشام ؛ وكان كبيرهم أبو الحسن بن على المغربي ، قد خدم العزيز وزيرًا في الشام ، واشترك في محاربة بنى حمامان أمراء حلب ؛ ولما تولى المحاكم بأمر الله الملك ، كان أبو الحسن وولده أبو القاسم من جلسايه وخاصته ؛ ولكن المحاكم لم يلبث في بعض فوراته أن نقم على آل المغربي ، ولعله استشعر خوفاً من دسائسهم ؛ فقبض على أبي الحسن وولده محمد وقتلهم ، واستطاع ولده أبو القاسم أن ينجو بنفسه ؛ ففر إلى الشام ، واستغاث بحسان بن مفرج بن الجراح زعيم عرب فلسطين ، وأغراه بالخروج والثورة . وكان آل الجراح من خصوم الدولة الفاطمية ، وقد خرجوا عليها في بدء عهد المحاكم كما رأينا ؛ فثار حسان وزحف على الرملة واستولى عليها ، وقتل حاكها ، وعاد جنده فيها ؛ واتفق الحوارج على استدعاء أمير الحرمين الحسين بن جعفر بن محمد الحسني المنتسب إلى الحسن بن علي بن أبي طالب ؛ ونادوا به خليفة علوياً مكان المحاكم ، وتسمى بأمير المؤمنين الراشد لدين الله ، ونزع ما كان بالكة من ذهب وفضة وضربي نقوداً باسمه ؛ وحرض ابن المغربي سائر القبائل في الحجاز على خلع الطاعة ، وسار في جمع كبير منهم إلى الرملة ؛ وبعث المحاكم بالجندي إلى فلسطين بقيادة يارختكين (أو يارتكن) العزيزى فهزمه وأسر ثم قتل ؛ واستحفل أمير بنى الجراح ، وبسطوا نفوذهم على جنوب الشام كله ، وحاصروا حصون السواحل ؛ فرأى المحاكم أن يأخذهم باللين والمصانعة ، وبعث إليهم الأموال والتحف ، فاستجابوا إلى الصلح وعادوا إلى الطاعة ، وعاد الحسن بن جعفر إلى مكة خوفاً من سوء العاقبة ، واعتذر إلى المحاكم

فقبل اعتذاره ؛ واستمال الحاكم أيضاً آل المغربي ، وأصدر أماناً للوزير أبي القاسم ، ولكنه آثر المضي إلى بغداد وعادت السكينة بذلك إلى الشأم<sup>(١)</sup> . وفي أواخر هذا العام أعلن صاحب الموصل ، قراوش بن المقلد العقيلي الملقب بمعتمد الدولة طاعة الحاكم ، ودعا له في الخطبة في جميع أعماله من الموصل إلى الكوفة ، وقطع دعوة بنى العباس ؛ فغضب لذلك القادر بالله الخليفة العباسي ، وهاله انتشار الدعوة الفاطمية على هذا التحو ، وبادر في الحال بإرسال الجند لخاربة معتمد الدولة ، فخشى معتمد الدولة عاقبة الحرب ، وقطع دعوة الحاكم ، وعاد إلى طاعة بنى العباس وذلك ل نحو شهر فقط من خروجه عليها .

ورأت الخلافة العباسية أن تلجأ في محاربة الخلافة الفاطمية إلى سلاح الدعوة والتشهير ، بعد أن عجزت عن مناوتها بالسيف ، فأصدر القادر بالله في ربيع الآخر سنة ٤٠٢ (سبتمبر ١٠١٢ م) ، محضراً بالقديح في نسب الخلفاء الفاطميين وفي عقائدهم ، وقعه جهرة من العلماء والأشراف ، وقرئت نسخه في بغداد ؛ وكان من الموقعين عليه الشريف الرضي وأنجوان المرتضى ، وعدة من أكابر العلوين ؛ ومن أكابر الفقهاء أبو القاسم الجزري ، وأبو حامد الأسفرايني ، وأبو الحسين القدورى ، وغيرهم ؛ وقد أشرنا إلى موضوع هذا المحضر فيما تقدم ؛ وكان لصدوره وقع سيئ في بلاط القاهرة ، بيد أنه لم يكن له صدى يذكر .

ومن الغريب أن الحاكم بأمر الله أرسل في العام التالي (٤٠٣ هـ) كتاباً إلى السلطان محمود بن سُبُكتكين الغزنوي ملك أفغانستان ، يدعوه إلى طاعته والإقرار بإمامته ، فاستقبل الدعوة بالسخط والسخرية ، ومزق الكتاب وأرسله إلى القادر ليطلع عليه ؛ ولعل الحاكم كان يرى في ذلك وسيلة لغالية دعوة التشهير العباسية وتحديها<sup>(٢)</sup> .

وفي أوائل سنة ٤٠٤ هـ (١٠١٣ م) أرسل بلاط القاهرة سفاره مودة

(١) نهاية الأربع ج ٢٦ ص ٥٦ ، والأقطاكي ص ٢٠١ ؛ والمرزيقي في الخطط ج ٣ ص ٢٥٥ و ٢٥٦ وج ٤ ص ٧٢ ؛ وابن خلدون ج ٤ ص ٥٧ وبه تحريف ظاهر للوقائع .

(٢) النجوم الظاهرة ج ٤ ص ٢٢٢ ، وال McKin ا بن العميد ص ٢٥٦ .

وصدقة إلى الإمبراطور بأسيل الثاني قيصر قسطنطينية ، على رأسها عبد الغنى ابن سعيد ، ومعه هدية فخمة برسم الإمبراطور ، وعاد السفير المصرى من قسطنطينية بعد نحو عام ، في جمادى الآخرة سنة ٤٠٥ هـ (أكتوبر ١٠١٤ م) ومعه سفير قيصر ، فركب الحاكم لاستقبال السفير البيزنطى ، وعليه ثوب أبيض ، وعمامة مفوطة بمظلة مثلها ، وقد اصطفت العساكر على طول الطريق حتى القصر ، وصعد السفير إلى القصر ومعه عبد الغنى بن سعيد ، فخلع عليهما ، وأنزل السفير داراً فخمة بالقاهرة<sup>(١)</sup> .

وفي صفر سنة أربع وأربعين (أغسطس ١٠١٣ م) ، عمد الحاكم فجأة إلى إجراء غريب ، هو اختياره لولايته عهده ابن عمه أبو القاسم عبد الرحيم ابن الياس بن أبي علي بن المهدى ؛ وجمع الناس على اختلافهم بالقصر ، وقرئ عليهم سجل التعيين . وما جاء فيه بأن عبد الرحيم بن الياس ، قد جعله الحاكم بأمر الله : « ولی عهد المسلمين في حياته ، والخلفية بعد وفاته » ، وخلع عليه ، وأمر الناس بالسلام عليه ، وأن يقولوا في سلامهم عليه ، « السلام على ابن عم أمير المؤمنين ، ولی عهد المسلمين ». وقرئ السجل على منابر الجامع وبالإسكندرية ؛ وبعث الحاكم بذلك سجلاً إلى إفريقية قرئ بجامع القبروان وغيره . فعظم ذلك على نصر الدولة أبي مناد باديس ، وانتقد هذا التصرف بالرغم من امتثاله له . وكان أغرب ما في هذا الاختيار الذي لم تبد حكمته أو تعرف بواعته ؛ هو أنه كان للحاكم في ذلك الوقت ولد في التاسعة من عمره ، هو أبو الحسن على ، الذي ولد في العاشر من رمضان سنة ٣٩٤ هـ ، وهو الذي تولى الخلافة فيما بعد باسم الظاهر . وكان يعيش مع أمه في قصر عمته ست الملك خشية عليه من سطوة أبيه<sup>(٢)</sup> . ولكن الحاكم اختار ابن عمه عبد الرحيم بن إلياس دون ولده لولايته عهده ، وأفرد له مكاناً في القصر ، ودعى له على المنابر في خطبة رمضان ، وكتب اسمه مع اسم الحاكم في البنود والسلك والطراز ؛ وكان في أحيان كثيرة ينفرد

(١) المقريزى في اتعاظ الحنفاء (المخطوط) لوحه ٦٨ او ب و ٦٨ ب .

(٢) تاريخ الأنطاكي ص ٢٣٥ ؛ والمقريزى في اتعاظ الحنفاء (المخطوط) لوحه ٦٧ او ب و ٦٨ ب .

بالنظر في شؤون الدولة ، والحاكم مشغول بظواهه ، ثم كان الحاكم أحياناً يأمر بأن تحال إليه الرقاع التي تعرض عليه في طواهه ؛ وفي سنة ٤٠٩ هـ عن عبد الرحيم لولاية دمشق . بيد أن اختيار الحاكم لم يصادف قبولاً فيما بعد . ولما توفي الحاكم اختيار ولده الظاهر للخلافة ، وامتنع عبد الرحيم حينها بدمشق ؛ ولكنه استقدم إلى مصر بالحيلة عقب اختفاء الحاكم وقتل بتنيس عقب وصوله بحراً ، وقيل إنه اعتقل حيناً وتوفي بعد ذلك متورطاً أو قتيلاً (سنة ٤١٤ هـ) ؛ وتولت ست الملك أخت الحاكم تدبير هذه الشؤون كلها ببراعة وحزم نادرين<sup>(١)</sup>

وكان سقوط حلب في يد الخلافة الفاطمية وزوال الدولة الحمدانية منها ، من أعظم الحوادث الخارجية في عصر الحاكم بأمر الله ؛ وكان بنو حمدان قد استعنوا كما رأينا ، بمحالفه البيزنطيين على استبقاء دولتهم وسلطانهم ، واستمروا سادة في حلب يؤدون الجزية لإمبراطور قسطنطينية ، وينضوون تحت لوائه ؛ ولم تنجح حلات الفاطميين أيام العزيز في فتح حلب ؛ وقد عاون الصلح الذي عقده بلاط القاهرة مع الإمبراطور بأسيل الثاني ، على استباب السلم في شمال الشام ؛ فأمن بنو حمدان غزو الفاطميين مدى حين . وكان أمير حلب في أوائل عهد الحاكم ، أبو الفضائل بن حمدان الملقب بسعد الدولة ، فاستمر في حكمها بمعونة وزيره القوى أبي نصر لؤلؤ ؛ ولما توفي سعد الدولة وثبت لؤلؤ بولديه أبي الحسن وأبي المعالي ، فانتزع الولاية منها لنفسه ، وحكم باسمهما مدى حين ؛ ثم أخرجهما من حلب ، فسارا إلى مصر والتوجه إلى الحاكم ؛ فاستقال لؤلؤ بالحكم ، ولكنه رأى أن يتلقى خصومة الفاطميين ، فأعلن طاعة الحاكم ودعاه حيناً ، بيد أنه عاد فنقض الدعوة وعاد إلى موقف الخصومة والمقاومة<sup>(٢)</sup> .

وكانت المعركة المحلية تضطرم في تلك الأثناء بين الأمراء المحليين ؛ وكان

(١) المقربى في الخطط ج ٤ ص ٧١ و ٧٤ ، والنجوم الزاهرة ج ٤ ص ١٩٣ و ١٩٤ .  
والأنطاكي ص ٢٠٩ .

(٢) النجوم الزاهرة ج ٤ ص ٢٢٢ ، والمكين ابن العمدة ص ٢٥٦ .

أمير الموصل قد استولى على الرحبة من أعمال الشأم ، فسار إليه لولو الشيرازي وإلى الشأم واستردها منه ؛ ولكنه ما كاد يتركها حتى تجددت المعارك المحلية ، وأسفرت في النهاية عن سقوطها في يد زعم محلى يدعى صالح بن مرداش الكلابي ؛ ربما اشتذر أمره وقوى جمعه أخذ يتطلع إلى انتزاع حلب من يد صاحبها لولو ويرهقه بطالبه . وفي أوائل سنة ٤٠٢ هـ (١٠١٢ م) سار صالح بن مرداش في قواته إلى حلب ، وحاول أن يدخلها فردهته قوات لولو وأسرته ، ولكنه فر من أسره ، وعاد فجمع قواته وحاصر حلب زهاء ثلاثة أيام حتى ضاق أهلها ذرعاً ، وخرج لولو لقتاله ، فهزمه وأسر ، ولم يطلقه صالح إلا لقاء فدية كبيرة ؛ ثم ارتد صالح عن حلب واستمر بها لولو ، ولكن خلافاً نشب بين لولو وغلامه فتح قائد القلعة ، انتهى بأن كاتب فتح الحاكم بأمر الله وأظهر طاعته ، ودعاه وأعلن الثورة على سيده ؛ وعاونه صالح على استخلاص المدينة ؛ ولما لم يجد لولو سبيلاً إلى استبقاء سلطانه غادر حلب إلى أنطاكية ، ونزل بها على حلفائه الروم ؛ وتسلم نواب الحاكم حلب ، واختار الحاكم لولaitها أميراً من بنى حمدان يدعى عزيز الدولة فاتلوك ولقبه أمير الأمراء ، فدخلها سنة ٤٠٧ هـ ، واستمر على حكمها في طاعة الحاكم وتحت لوائه حتى نهاية حكمه<sup>(١)</sup> . ييد أنها ما لبثت أن عادت بعد وفاته إلى يد المغلبين عصراً آخر .

— ٣ —

وكان أعظم حوادث العصر الخارجية بلا ريب قيام «أبي ركوة» وغزوه لمصر ؛ فقد كاد هذا الداعية القوى أن يزعزع أسس الدولة الفاطمية ، وأن يقضي على ملك الحاكم وأسرته .

فن هو أبو ركوة هذا ؟ تقول الرواية إنه سليل بنى أمية خلفاء الأندلس ، وإنه من ولد هشام بن المغيرة بن عبد الرحمن الناصر واسمه الوليد ؛ وإنما لقب «أبي ركوة» لأنه كان يحمل دائماً ركوة ماء لوضوئه على طريقة الصوفية ، وتقول الرواية في سبب مقدمه إلى المشرق ، إنه حينما حجر المنصور بن أبي عامر المغلب على حكومة قرطبة ، على الخليفة هشام

(١) ابن الأثير ج ٩ ص ٧٢ و ٧٩ ، والنجوم الراحلة ج ٤ ص ٢٣٥ .

المؤيد بالله الأموي ولد الحكم المستنصر بالله ، وتبعد زعماء بنى أمية وفروعهم للخلاص منهم ، فرالوليد (أبوركوة) فيمن فر من أعضاء أسرته خيبة القتل ؛ وكان عند مغادرته لقرطبة شاباً في نحو العشرين من عمره ، فاخترق المغرب وإفريقية وأقام بالقيروان حيناً يقرئ الصبيان ، ثم سار إلى مصر فدرس بها الحديث ؛ وبعد أن تجول حيناً في الحجاز واليمن والشام عاد إلى مصر ، ثم نزح إلى برقة واستقر بين بطون بنى قرة أقوى قبائلها ، وهناك افتح له مكتباً يعلم فيه الصبيان ؛ وكان يتشبع بثوب من الورع المؤثر ، ويختذل إليه الناس بنفسكه ، ووعظه ، وذلاقته ، ونبيل خلاله .

ويبدو ابن خلدون ربيه في نسبة أبي ركوة وفي دعواه أنه سليل بنى أمية ، ونحن معه في هذا الريب ؛ ويقول لنا المقريزى ، إنه فيما يقال ولد رجل من موالي بنى أمية ؛ والظاهر أن قصة أبي ركوة هي قصة كل الدعاة الطالحين إلى ملك أو إماماً ، فهم ينتهيون إلى أصل ملكى أو زعامة دينية ؛ وقد سلاك أبو ركوة طريق الفريق الأول فنسب نفسه إلى بنى أمية بالأندلس ؛ ولما قطع مرحلة التجوال والاستطلاع والدرس ، ورأى الفرصة سانحة للدعوة والعمل ، كشف عن شخصه وأظهر نسبته ، وتلقب بأمر المؤمنين الناصر للدين الله ، ودعى إلى عمّه هشام المؤيد الأموي<sup>(١)</sup> ، وزعم أنه يملك مصر ، ويقيم الإمامة على أحسن من العدل والتقوى ؛ وكانت قفار المغرب وقبائله الساذجة دائماً ، مهداً خصباً لبث الدعوات الدينية ، فاستجاب إليه بنو قرة والتفحوله البدو في أنحاء برقة ؛ وكان حكم الإرهاب الذى بسطه الحاكم على البلاد قد وصل يومئذ إلى ذروته ، وأسرف الحاكم في قتل الكبار والزعماء ، وتعزيق الأسر والعصبيات القوية ؛ وكان بنو قرة من أصحابهم يد البطش والمطاردة ، وقتل بعض أعيانهم أو سجنوا ، فكانوا يضطربون نحو حكومة القاهرة سخطاً ، ويلتمسون الفرصة للخروج والانتقام ؛ فلما دعاهم أبو ركوة استجابوا إليه ، وهرعت إليه بطون برقة منسائر التواحي ولا سيما بطون لواتة ومزانة وزناثة ، واتفق الداعى وأولياؤه على الجهاد

(١) النجوم الزاهرة ج ٤ ص ٢١٥ ؛ ويدرك ابن الأثير (ج ٩ ص ٦٨) أنه دعا للقائم ويتابعه ابن خلدون في ذلك ، وهذا خطأ ظاهر لأن القائم العباسي لم يتول الخلافة إلا سنة ٤٢٠ .

في سبيل الله ، وأن يكون له ثلث الغنائم ، ولبني قرة وحلفائهم الثلثان . ووقف بلاط القاهرة على أبناء تلك الحركة وقدر خطورتها ، فأرسل الحاكم إلى برقة في شعبان سنة ٣٩٥ هـ (١٠٠٥ م) جيشا بقيادة إينال الطويل التركي ، فخرج أبو ركوة للقائه في جموعه ، واقتتل الفريقان في رمادة ، فهزم جند الحاكم هزيمة شديدة ، واستولى الثائر على خيلهم وسلامتهم ، وقوى أمره ، واشتد بأسه . وسار أبو ركوة بعد ذلك إلى برقة ، فحاصرها ، ودافع عنها حاكمها صندل دفاعا مريرا ، ولكن الحصار اشتد عليه ، وقطعت عنه الأقواء والمبرة ، ففر في صحبة من الزعماء والقادة إلى القاهرة ، ونبأوا الحاكم باشتداد أمر الثائر ، وخطر حركته ، ووجوب المبادرة إلى قعها بمنتهى العزم والأبهة . ودخل أبو ركوة برقة ظافراً وبسط حكمه عليها واستقر في دار الإمارة ، وأظهر الرفق والعدل؛ وقطع الدعوة الفاطمية من الخطبة ، ولعن الحاكم وآباءه في خطبته ، وشهر بنسبيهم الزائف ، وتلقب بالثائر بأمر الله ، وكان فصيحاً موثيراً ، وضرب السكة باسمه ، وهرعت إليه الوفود لتأييده واشتد بأسه ؛ وذعر الحاكم لتطور الحوادث على هذا النحو ، وبادر بمحشد الجناد ، وسار إينال الطويل مرة أخرى لخاربة الثائر واسترداد برقة منه ؛ فخرج أبو ركوة للقائه ، والتقي الفريقان في واد مقفر على مقربة من برقة ، وكان الثوار قد طمسوا آباره ؛ وأجهد الطعش جند مصر ؛ وتسلل عدد من الضباط والجندي المغاربة الناقين على الحاكم إلى معسكر الثائر ، فازداد بهم قوة على قوته ؛ ودارت الدائرة على جند مصر مرة أخرى ، فزقوا شر م Zinc ، وأسر قائدتهم إينال وقتل ؛ وعاد الثائر إلى برقة وقد امتلأت يده من الغنائم ، واستفحل أمره وزادت هيئته وسلطانه .

وكان أبو ركوة عنديه فتي في نحو الثلاثين من عمره ، وكان يكثر من تلاوة القرآن والترجم على السلف . وتصفه الرواية ، بأنه كان أسمر ، تعلوه حمرة مسن الوجه ، طويلاً الجبهة ، أشهل بزرقة ، أقنى ، صغير اللحية ، أصحاب إلى الشقرة ، ظاهر القطوب ، تلوح عليه إمارات الاهتمام والجلد<sup>(١)</sup> . وهنا أخذ أبو ركوة ينطلع إلى امتلاك مصر ، وشجعه على هذا الأمل

(١) المقريزى في انتهاى الحنفاء (المخطوط) لو. ٦١ ب.

بعض أكابر الزعماء الناقفين ، مثل الحسين بن جوهر قائد القواد وزعيم المغاربة ؛ وكان رغم سمو مركزه يخشى غدر الحاكم ونقمته ، وكان زعماء المغاربة قاطبة قد نزعوا ثقتهم منه ، وأخذوا يتربصون به الفرص ؛ فبعث أبو رکوة سراياه إلى الصعيد أولاً ، فعاثت في بعض أعماله ، ولم تلقَ كبير مقاومة ؛ ولما رأى طريق مصر مفتوحاً أمامه ، سار بجموعه الجرارة نحو الصعيد ، واتفق فيها بينه وبين حلفائه أن يقتسموا تراث الدولة الفاطمية ، ف تكون مصر من نصيب الثائر ، ويختص العرب ببلاد الشام .

وكانت في الواقع مؤامرة خطيرة ، تهدد مصير مصر ومصير الدولة الفاطمية ؛ ولم يكن زحف أبو رکوة على مصر ، أقل خطراً من زحف القرامطة ؛ ولكن من حسن الطالع أن كانت القوى الغازية في الحالتين ، ينقصها النظام والوحدة ، والتناسق في الرأي والعمل ؛ وكان جيش أبي رکوة كجيش القرامطة مزيجاً من الأنصار المتعصبين ، والبدو المغامرين ، والمرتزقة الذين لا تجمع بينهم سوى رابطة المصلحة المؤقتة . وشعر الحاكم من جهة أخرى بفداحة الخطر الذي يهدد ملكه ، فضاعف أهبه واستقدم الجندي من الشام ، وسبر للقاء الغزاة جيشاً ضخماً بقيادة أبي الفتوح الفضل بن صالح<sup>(١)</sup> في ربيع الأول سنة ٣٩٦ هـ ، فالتحق بالغزاة في كوم شريك على مقربة من الإسكندرية ، ودارت بين الفريقين معارك شديدة قتل فيها كثير من الجانبين ؛ ورأى الفضل من كثرة جمع الغزاة ما هاله ، فلما جاء إلى الخديعة ، وتفاهم مع بعض زعماء بنى قرة من أنصار أبي رکوة ليكونوا له عيناً عليه ؛ واستمرت المعارك بين الفريقين مدى حين ، ورجحت كفة الماهجين ، وارتدى الفضل يجنبه صوب القاهرة ، فذعر الناس وسرى الخوف ؛ وبلغ أبو رکوة صحراء المرم ، وهزم الجيش الذي أرسله الحاكم لرده بقيادة على بن فلاح ؛ ثم ارتدى صوب صحراء الفيوم ، فتبعد الفضل بقواته بعد أن نظمها وعززها بالمدد ؛ واستئنف القتال بين الفريقين بمنتهى الشدة ، وكانت المعركة الفاصلة في اليوم الثالث من ذي الحجة سنة ٣٩٦ هـ (سبتمبر ١٠٩٦ م) فهزم أبو رکوة ، ومنقت جموعه ، وبعث الفضل بآلاف من رؤوسهم إلى القاهرة ؛ وارتدى

(١) ويسميه ابن الأثير الفضل بن عبد الله (ج ٩ ص ٦٩) .

الثائر جنوباً والفضل يطارده حتى حدود النوبة ، وهنالك قبض عليه ، وحمل إلى القاهرة ؛ فسر الحكم بذلك أيام سرور ، وخلع على الفضل وغمراه بعطفه ، وذاعت أنباء النصر في طول البلاد وعرضها ، وأطمأنَّت النفوس ، واستقرت الأحوال .

ولما قبض على أبي ركوة أبدى جزعاً كبيراً والتمس الصفح من الحكم ، وبعث إليه برقة فيها هذه الأبيات :

فررت فلم يغُن الفرار ومن يكن  
سوى فزع الموت الذي أنا شارب  
قد قادني جرمي إليك برمتي  
وأجمع كل الناس أنك قاتلي  
وما هو إلا الانتقام وينتهي  
مع الله لم يعجزه في الأرض هارب  
ووالله ما كان الفرار حاجة  
كما هز ميت في رحا الموت سارب  
فيارب ظن ربه فيك كاذب  
وأجمع كل الناس أنك قاتلي  
وأخذك منه واجب لك واجب  
ييد أن الحكم لم تأخذ بالثائر رأفة ، وأمر بمعاقبته والتنكيل به ، فطيف  
به في شوارع القاهرة في هيئة مزريه ومن ورائه رجال وقيل قرد مدرب  
يصفعه<sup>(١)</sup> ؛ ولما مر الموكب بمنظر الذهب حيث كان الحكم يرقبه ، استغاث ،  
أبو ركوة بالحكم مرة أخرى ، فلم يصح إلى تصرعه ؛ ولم يصل إلى ظاهر  
القاهرة حيث تقرر إعدامه ، حتى كان جثة هامدة ، فقطع رأسه وحمل إلى  
الحكم ، وصلب جسده في الميدان الكبير ؛ وخلع الحكم على القائد فضل  
وغيره من القواد والعرفاء ، وخلع على قائد القواد<sup>(٢)</sup> .

(١) يصف لنا المقريزي مناظر التشمير بأبي ركوة وتعلبيه فيما يلى : «أبو ركوة على جمل فوق سرير ، وعليه ثوب مشهر ، وفوق رأسه طرطور طريل ، ومعه رجل يسكنه ، وقد اجتمع الناس فكان جمام يرثمه ، وأجرت الدور والحوائط بجملة ، وبات الناس على الطرقات حتى وصل به إلى القصر ، فارتفت ساعة على باب التصر ، وهو يشير بأصبعه يطلب العفو ، والصنع في قفاه ، ثم سير به إلى مسجد تبر ، فلما خرج من باب القاهرة انثال الناس يرجمونه بالحجر والآجر ، ويصفونه وينتفونه حتى عاين الموت من الألم ، إلى أن بلغ مسجد تبر فصربت عنته وصلبت جسده وحمل رأسه إلى الحكم ، فكان يوماً عظيماً مهولاً» (اتعاظ الحنفاء - المخطوط - لوحة ٦١ ب).

(٢) راجع في تفاصيل هذه المؤاثرات : أخبار الدول المنقطعة (المخطوط) ، ونهاية الأربع ج ٢٦ ص ٥٤ و ٥٥ ؛ وابن الأثير ج ٩ ص ٦٨ - ٧٠ ؛ وابن خلدون ج ٤ ص ٥٨ ؛ والمقريزي (المخطط) ج ٤ ص ٧٠ ؛ والنجوم الظاهرة ج ٤ ص ٢٠٢ و ٢١٥ - ٢١٧ .

وهكذا انهارت تلك الثورة التي كادت تجتاح في طريقها كل شيء ، والتي ارتجفت لها أسس الدولة الفاطمية مدى حين ، وقد كانت بلا ريب أعظم حوادث عصر الحكم بأمر الله وأعظم أزماته ؛ وقد أبدى الحكم فيها ثباتاً وحزماً ينجان عن قوة نفسه ؛ وكان للحادث أثره في سياسة الحكم الداخلية ، فقد جنح مدى حين إلى الرفق والمسالمة ، بعد أن شهد آثار العسف والإرهاب ، في صرف النفوس عنه ومحقدتها عليه ؛ بيد أنه ما كاد يجوز الأزمة ويخرج بالظفر ، حتى عاد إلى سابق عسه وبطشه ؛ وكان من ضحاياه منفذ دولته الفضل بن صالح ، فقد انقلب عليه بعد أن حيأه حيناً بعطفه ، وأمر به فقتل شر قتلة ؛ وقد ذكرنا من قبل ما تقدمه الرواية الكنسية في مقتل الفضل ، من أنه دخل يوماً على الحكم بالقصر ، فرأى بين يديه صبياً مليحاً وقد ذبحه واستخرج أمعاهه ، وكيف أن الفضل ارتد مذعوراً إلى منزله ، فبعث إليه الحكم بمن قتله ؛ بيد أننا نرجح أن القتل هنا يرجع إلى باعث سياسي ، فقد خشي الحكم فيها يظهر أن يسبغ الظفر على قائد ، هيبة يأتي أن تكون لأحد من الزعماء أو القادة<sup>(١)</sup> .

---

(١) والظاهر فوق ذلك أن الحكم لم يكن يبالغ في تقدير اليد التي أسدتها إليه قاده . فقد أورد لنا المقرizi في ذلك نبذة تقولها عن المسيحى جاء فيها : « قال المسيحى ، قال لى الحكم بأمر الله ، وقد جرى حديث أبي ركرة ، ما أردت قتله ، ولكن جرى في أمره ما لم يكن من اختيارى . قلت يا أمير المؤمنين ما قصر عبدك الفضل بن صالح في خدمته . فقال ، وإيش تظن أن فضل أخيه ، قلت نم يا أمير المؤمنين هذا قول الناس ، فقال والله العظيم ما أفلح فضل في حركته تلك ولا أنجح ، غير أننا أنفقنا فيها ألف ألف دينار ذهبها شيئاً ، وإنما أخذه ملك التربة ، وأنفذه به إلى . قلت صدقت يا أمير المؤمنين . وعلمت أن هذا ما قرره قائد القواد الحسين بن حورق نفسه ليبطل فعل فضل ، فاستقر» (اتعاظ الحنفاء - المخطوط - لوحة ٦١ ب)

## الفصل العاشر

### رهط الدعاة

التيارات الخفية . ذروة الحوادث . الحكم والحياة الروحية . تطور الدعوة المذهبية . طواف الهاشم . المرأة المثال . غضب الحكم . الدعوة الجريئة . حزرة ابن علي . أصله ونشأتها . دعوته بألوهية الحكم . رهط الدعاة الملحدة . ظهور الآخر الفرغاني ومقتله . محمد بن اسماعيل الدرزي . ترديده لدعوة الألوهية . المخصوصة بين فريقي الدعوة . الدعوة يمهارون بدعوتهم في مسجد مصر . الفتنة الدينية . مطاردة الدعاة الملحدة . فرار الدرزي ومصيره . مصير حزرة ابن علي . موقف الحكم من الدعوة الإلحادية . غضبه على أهل مصر . خطبة الانتقام . مهاجنة مصر وإحرابها . خبث الحكم ورياؤه . المناظر المروعة . ختام المأساة .

إلى ذلك الحين سُلخ الحكم زهاء خمسة عشر عاماً في الحكم ؛ وكانت فترة يطبعها الاضطراب والعنف والمجاجأة ، بما تخللها من غريب الأحكام والتطورات التي أتينا على ذكرها . ولكن الحوادث تدخل من ذلك الحين في طور آخر ، ويميل العهد إلى نوع من المدحود ، ويتجه الحكم وجهة أخرى . كان ذلك الذهن المضطرب الهاشم معـاً ، لا يسكن إلى ركود الحياة العادلة ، وكان دائماً يؤثر التوغل في عوالم الحياة الروحية ؛ وكانت أعوام العصر الأخيرة مليئة بهذه التيارات الخفية ، التي تحجب عنا أغوارها ريب وظلمات كثيفة ؛ وكانت مصر في هذه الأعوام مهدداً خصباً لطائفة من الدعاة السريين ، والدعوات المذهبية والإلحادية المغفرة ؛ وكان الحكم ، كما سنرى من وراء هذه الدعوات يرعاها ويرقب تطوراتها ، حتى استحالت في أواخر عهده إلى دعوة جريئة إلى «ألوهيته» ، ونعت الحكم عندئذ «بقائم الزمان وناطق النطقاء» . وعندئذ تحخصت هذه التيارات الخفية ، وهذا المدحود الخموم ، عن عاصفة دموية مروعة اختتم بها ذلك العهد ، الحافل بصنوف

المفاجآت والأحداث العجيبة . ثم كانت ذروة الخفاء ، وكان ختام المأساة ، فغاض الحكم من هذا العالم في ظروف كالأساطير ، وأُسيغ الخفاء على ذهابه حجاً كثيفة من الغموض والريب ، كتلك التي أسبغها على حياته ، وعلى شخصيته كلها .

وسوف نتناول في هذا الفصل حوادث هذه المرحلة من عصر الحكم بأمر الله ، ونبسط ما انتهى اليانا من أعمال الدعاة وحركاتهم الظاهرة ؛ ولكننا نرجو شرح مبادئهم ودعواتهم الى القسم الثاني من هذا الكتاب ، حيث تعنى بشرح الدعوة الفاطمية السرية وكل نظمها وآثارها .

\* \* \*

كان هذا العهد الغريب الحافل قد أخذ بعد هذه الفترة الطويلة المروعة ، يستقر ويبدو طبيعياً لا غرابة فيه ؛ وماذا عسى أن يخترع الحكم بعد من صنوف الأحكام والتوانين المدهشة ؟ وماذا عسى أن يستجد من الأحداث والخطوب والمحن ، بعد أن تقلب الشعب في هذه الغمار أعوااماً ، وروض نفسه على قبوها والرضوخ لأحكامها ؟ لقد شهد الشعب في هذه الأعوام الخمس عشرة من الحوادث والمفاجآت السياسية والدينية والاجتماعية ، ما لم يسمع به من قبل في أي مجتمع مسلم ؛ فرأى القتل الذريع يخمد كل صوت أو رأس يرتفع ، والاضطهاد المنظم يحيط الطوائف والأقليات ، والتوانين الصارمة تقلب أوضاع الحياة الاجتماعية ، وتخدم كل الرغبات والأهواء ؛ وقد احتمل كل شيء في صبر وجلد ، ودفع من حرياته وما له ودمه ثمن الاحتجاج والتذمر ، ولم يبق إلا أن يشهد الحوادث تجرى في طريقها المحتم ، حتى يأذن القدير بتحويتها وتبديلها .

بيد أن الحوادث لم تكن قد بلغت بعد ذروتها و نهايتها ، وكانت ثمة مفاجآت مروعة أخرى .

وقد كان الحكم خلال هذه الأعوام الحافلة ، روح كل شيء في الدولة وفي المجتمع ، وكان هذا الذهن المسيطر الذي رماه التحامل والتسرع بالجنون ، يسيطر على أقدار هذا الملك الشاسع بقوه مدهشة ، ويقبض بيده القويتين على كل صغيرة وكبيرة ، في حياة الشعب الداخلية والخارجية ؛ بيد أنه كان الى

جانب هذه الحياة العامة المضطربة المضنية ، يحيا لنفسه حياة عقلية وروحية أخرى ، قد يلمس الشعب أحياناً آثارها المادية ، ولكنه لا يلمس أصولها الحقيقة . وقد ظهرت آثار هذه الحياة الخفية بنوع خاص في أواخر العهد ، أعني منذ سنة ٤٠٥ هـ ؛ فن ذلك الحين يزداد الحكم شغفاً بالطواف ، والتجلول في القضاء ، ورصد النجوم ؛ وتحمله نزعة قوية من التقشف والتصوف ، ويهم في عوالم جديدة من الفلسفة الروحية ، لم تلبث أن ظهرت آثارها المادية في صورة دعوة جريئة ، إلى تقديس هذه الشخصية المدهشة والارتفاع بها إلى ما فوق البشر ، وإحاطتها بحجب كثيفة زادتها خفاء على خفائها وروعة على روتها .

وقد كانت الإمامة حسبما بينا من قبل عنوان الدولة الفاطمية وشعارها البارز ، وكانت هذه الإمامة تصطينغ بصبغة مذهبية عميقة ، ولم تحجم الخلافة الفاطمية في هذا السبيل ، عن أن تعدل أحکاماً بأحكام وشعائر بشاعر ، وأن تستحدث كثيراً من النظم والتقاليد الدينية المذهبية ؛ وكانت منذ قيامها بمصر تعمل بكل ما وسعت ، ببث الدعوة الشيعية المفرقة ، تارة في الجهر وتارة في الخفاء ، وكانت مجالس الحكمة الشهيرة ، وهي مجالس الدعاية المذهبية تعقد كما سرى تارة في القصر الفاطمي نفسه وتارة في الجامع الأزهر ؛ ولكن الإمامة الفاطمية تتشعّب في عصر الحكم بأمر الله ، بنوع من القدسية الرهيبة ، وتستحيل الدعوة المذهبية إلى نوع من الفلسفة الحرة ، أو بعبارة أخرى إلى معترك من الإلحاد المغرق ، وتكتنفها نفس الحجب المظلمة ؛ وكان الحكم هو روح هذا التطور الخطير في توجيه الدعوة الفاطمية ؛ وسرى كيف ينشئ الحكم جامعة خاصة هي دار الحكمة ، تلقن فيها الدعوة الإلحادية المفرقة ، في نظم ومراتب مذهبة ، كانت من أغرب وأروع النظم السرية التي عرفها التاريخ .

وفوق ذلك فقد كان الحكم بأمر الله من أنشط وأقوى الخلفاء الفاطميين ، في بث الدعوة المذهبية ونشرها في الخارج ، وكان له رهط من الدعاة الأقوباء في مختلف أنحاء العالم الإسلامي ، ولا سيما في المشرق ، يعملون لنشر الدعوة ، واستئالة الناس إليها ، وبيعث بالمال الوفير إلى مختلف الدعاة ، للإنفاق على شؤون الدعوة ، وبذل الصدقات للمستجيبين ؛ وكان من بين

أولئك الدعاة علماء من الطراز الأول ، مثل حميد الدين الكرماني – داعية العراقين وفارس – وهو الذي سبقت الإشارة إليه ، وسوف نعود إلى ذكره في مواطن أخرى<sup>(١)</sup> .

\* \* \*

في سنة ٤٠٥ هـ ازداد الحاكم شغفًا بالطواف كما قدمنا ، فكان يركب مرارًا في اليوم ، بالنهار وبالليل ؛ وكان يقصد غالباً إلى المقطم ، وكان قد أنشأ له هناك منزلًا منفردًا ، يخلو فيه إلى نفسه ويهيم في عوالمه وتصوراته ، ومرصداً خاصاً يرصده منه النجوم ويستطلعها ؛ وربما قصد إلى بعض الحدائق والواقع المنعزلة ، ثم يخرج منها إلى الجبل ويحجب الفضاء الشاسع<sup>(٢)</sup> ؛ وكان يؤثر ركوب الحمير ولا سيما الشبياء منها – وكان أبوه العزيز أيضًا يؤثر ركوبها – ويخرج دون موكب ولا زينة ، ومعه نفر قليل من الركابية ، ويرتدى ثياباً بسيطة ساذجة ؛ وكان يبدأ كعادته بالتجوال في شوارع القاهرة ، ويحادث الكافة ، ويستمع إلى ظلامات المتكلمين ، ويفصل فيها لوقته أو يحيطها إلى جهة الاختصاص ، وكانت تنهال عليه الرقاع والعرائض المختومة ، ومنها ما يحتوى السب المثير له ولأسلافه ، أو الطعن المر فيه وفي أسرته ؛ وكان توجيهه الرقاع القاذفة إلى الخليفة الفاطمي من الأمور المألوفة ، وكان يتلقى الكثير منها في القصر أو المسجد أو الموكب ذاته ؛ ففي ذات يوم صادف الركب الحلالي امرأة تمد يدها برقة كأنها ظلامة ، فتقدم الحاكم وتناولها بنفسه وقرأها ، فإذا فيها أشنع السباب والقدف ، فطلب اعتقال المرأة ، فأجيب أنها تمثال من الورق المقوى قد أليس ثياب امرأة ؛ فثارت نفسه لذلك الاجتراء ، وأضمر التشكيل بأهل مصر (الفسطاط) . وتقول بعض الروايات إنه نفذ مشروعه فعلاً ، فأصدر أمره إلى العرفاء والمقديرين ، بالمسير إلى مصر وحرقها ونبهها والفتوك بأهلها ، ووقع الاعتداء المروع بالفعل في مناظر رائعة من السفلk والعيث ؛ ولكن بعض الروايات

(١) المقريزى عن ابن أبي طل ، في اتحاد الحنفاء (المخطوط) لوحة ١٧٠ .

(٢) المقريزى في المخططج ٤ ص ٧٣ و ٧٤ ؛ والشجور الزاهر عن ابن الصابى ج ٤ ص ١٨٠ ؛ وأبو صالح الأرمنى من ٤٧ ب .

الأخرى على اتفاقها في وقوع هذه الجريمة الشنعاء ، ترجعها إلى مناسبة أخرى ، وإلى تاريخ متاخر عن ذلك بنحو خمسة أعوام أعني إلى أوائل سنة ٤١١ هـ ، ولما كنا نوثر الأخذ بهذه الرواية الأخيرة ، فإننا نرجي استعراض هذه الحوادث إلى مكانها المناسب<sup>(١)</sup> .

وهنا ينحدر عصر الحكم بأمر الله إلى مرحلة جديدة من الخفاء . كانت تلك القوانين المدهشة والأحداث المروعة التي توالت في الأعوام الأخيرة ، وما يحيط بكل بواطنها من غموض ، وما يحيط بشخصية الخليفة نفسه ، وبأهواه وتصرفاته الغريبة ، من ضروب الخفاء والروع ، كلها قد بثت إلى المجتمع المصرى نوعاً من الرهبة والخشوع ؛ ولكن الخفاء في هذه المرحلة يتوجه وجهة أخرى ؛ وبينما يغرب عن فهم الكافة ، إذا به يشير التوجس والروع في نفوس الخاصة ؛ ذلك لأن الدعوة السرية الفاطمية تذهب عندئذ إلى ذروة الغلو والاجراء ، فتزعم أن الحكم « إله » يجب أن يعبد وأن تعنى له الجبار .

ولم تسجل الرواية الإسلامية ، مثل هذا الزعم المنكر من قبل إلا في فرصة واحدة ، هي ظهور المقنع الحراسانى<sup>(٢)</sup> ؛ وقد كان أقصى ما يطمح إليه الدعاة المغامرون ، أن ينتسبوا إلى الإمامية وربما إلى نوع من الرسالة أو النبوة ؛ وهذا ما ذهب إليه بعض الدعاة المغرقين مثل داعية القرامطة أشد الفرق الإسلامية الثورية غلواً وإغراقاً ؛ ولكن الارتفاع بالإنسان إلى قدر الألوهية ، إجراء لم يسمع به منذ ظهور المقنع أعني منذ مائتين وخمسين عاماً ، إلا في عصر الحكم بأمر الله ؛ وسترى فيما يأتي أن هناك كثيراً من وجوه الشبه بين الحادثين وبين الدعويين .

\* \* \*

(١) يقول بهذه الرواية ابن الصاب ( ويرويه النجوم الزاهرة ج ٤ ص ١٨١ ) ، ويتابعه في ذلك ابن الأثير ( ج ٩ ص ١٠٨ ) . ويقول بالرواية الثانية الأنطاكي في تاريخه من ٢٢٤ و ٢٢٥ ، والوزير بحال الدين المصرى في ( أخبار الدول المنشطة ) ، ويتابعه في ذلك التویرى في نهاية الأدب ( ج ٢٦ ص ٦٠ ) ، وهي أدرج في نظرنا لأنها أكثر اتفاقاً مع المتن و أكثر دقة في شرح الأسباب والظروف وإيراد التواریخ .

(٢) ظهر « المقنع » في خراسان سنة ١٥٩ هـ ( ٧٧٦ م ) في خلافة المهدي ، وادعى الإمامة ثم الألوهية ، وستعود إلى التحدث عنه فيما بعد .

في أوائل سنة ٤٠٨ هـ (١٠١٧ م) ، ظهر بمدينة القاهرة رجل يدعى حمزة بن علي بن أحد الزوزني ، ويعرف باللبلاد ، ودعا إلى ألوهية الحاكم بأمر الله ، وشرح دعوته في عدة كتب ورسائل غريبة تتحدث عنها فيما بعد . فن هو هذا الداعية الجرىء الذي كان لزاماً عمه كما سنرى أثر بعيد المدى ؟ إن الروايات المعاصرة والمتاخرة لا تقدم إلينا سوى إشارات موجزة ، وقد استقينا معظم التفاصيل المتعلقة به وبدعوته من رسائله ذاتها ، التي وفقنا إلى قراءتها واستعراضها في بعض المجموعات الخطيئة القديمة . وكل ما نعرف عن شخصه أنه فارسي من مقاطعة « زوزن » وأنه كان في بدء أمره عاماً يشتغل بصناعة اللباس ، وأنه وفد إلى القاهرة حوالي سنة ٤٠٥ هـ<sup>(١)</sup> ، وانتظم بين الدعاة الذين كانت تغص بهم العاصمة الفاطمية يومئذ ، وخاصة عمران الجدل الديني والدعوات السرية التي كانت تتضطرم بها يومئذ . وما تجدر ملاحظته أن معظم الدعاة والملحدة ، الذين خرجوا على الإسلام وحاربوا باسمه ، ينتسبون إلى أصل فارسي ، ومنهم عبد الله بن ميمون الفداح ، الذي ترجع إليه بعض الروايات نسب الفاطميين أنفسهم . وفي رسائل حمزة ما يلقى بعض الضياء على شخصيته ، وعلى طبيعة دعوته ومهمته ؛ فهو بلا ريب من أكابر الدعاة السريين الذين اتصلوا بالحاكم بأوثق الصلات ، وتلقوا وحيه أو استوحوا دعوته واستظلوا في بيتها برعايته ، وكان لهم أكبر الأثر في التوجيه الخفي لكثير من مسائل العصر ؛ وسنرى حين نعرض إلى مهمته الحقيقة وإلى رسائله الغريبة ، أنه يقدم لنا نفسه أيضاً في صفة النبوة ، ويصف لنا بعض أعماله بالمعجزات .

والظاهر أن حمزة بن علي عكف مدى حين على بث دعوته سراً ، ولم يجاهر بها إلا في أواخر سنة ٤٠٧ أو أوائل سنة ٤٠٨ هـ ؛ وعندئذ يبدأ على مسرح الحوادث الظاهر ، ويلازم الجلوس في مسجد ريدان (أو مسجد تبر) بظاهر باب النصر ، ويذيع جهراً إلى عبادة الحاكم ، وينادي بالتناسخ في الأديان والشائع وبالحلول ، ويزعم أن الحاكم ليس بشراً ، وإنما هو رمز حل فيه الإله ؛ فاجتمع إليه طائفة كبيرة من غاللة الشيعة الإسماعيلية ،

(١) أخبار الدول المتقطعة (المخطوط) .

وتلقب بهادى المستجيبين ، ولقب الحاكم « بقائم الزمان » ، وبث دعاته في أنحاء مصر والشام ، ورخص في أحكام الشريعة ، وأباح الأمهات والبنات وسائر المحارم ، وأسقط جميع التكاليف في الصلاة والصوم وغيرهما ، فاستجاب له كثير من الكافة ، وكثير جمعه وزاع أمره ؛ وكان الحاكم حين عبر ركبته بالمسجد ، يخرج إليه حمزة ويحادثه طويلاً على انفراد ؛ ولم يلبث أن أولاه الحاكم رعايته بصورة ظاهرة ، وبعث إليه وإلى أتباعه بالسلاح ليدافعوا عن أنفسهم وقت الحاجة ، إذ كانوا يوجسون شرآً من الكافة ؛ ثم تمادى حمزة في مشروعه فأخذ له بطانة قوية من الدعاة والرسل ، ولقب أحدهم وهو إسماعيل بن محمد التميمي « بسفير القدرة » ، وكان ينفذه لأخذ البيعة من الرؤساء والkeepers للحاكم في صفتة الجديدة التي أسبغها عليه حمزة وشييعته ، أعني باعتباره « قائم الزمان » ، فكان الكثير منهم يضطر إلى التظاهر بالقبول خوفاً من البطش والانتقام<sup>(١)</sup> .

وفي نفس الوقت الذي ظهر فيه حمزة بهذه الدعوة الجريئة ، ظهر بها عدة من رسله وتلاميذه ، وفي مقدمة هؤلاء حسن بن حيدرة الفرغاني المعروف بالأخرم ، ومحمد بن إسماعيل الدرزي ، وهذان تذكرهما بعض الروايات المعاصرة والمتاخرة ؛ وإسماعيل بن محمد التميمي ، وعبد الله بن محمد القرشى ، وعلى بن أحمد السموق ، وعبد الله اللواتى ، ومبارك بن على ، وأبو منصور البردوى ، وأبو جعفر الحبائى ، وهؤلاء يذكرهم حمزة في رسائله إلى جانب الدرزى ؛ وقد كان للأخرم والدرزى شأن عظيم في تلك الحركة ، وكان الدرزى في المبدأ حليف حمزة وداعيته ، ولكنه انتقلب فيما بعد إلى منافسته وخصومته ، كما يقرر لنا حمزة ذلك في بعض رسائله<sup>(٢)</sup> . وقد اختلفت الرواية في تواريخ ظهور هؤلاء الدعاة ، فيقول لنا الأنطاكي وهو مؤرخ معاصر ،

(١) وراجع تاريخ الأنطاكي ص ٢٢٠ و ٢٢٣ ؛ والمكين ابن العميد ص ٢٦٤ و ٢٦٥ و ٤ والمقريزى في اتماط الجناء (المخطوط) لوحة ١٦٩ ؛ وراجع أخبار الدول المقطعة (المخطوط) وأورده فتنقله في « تاريخ الفاطميين » ص ٢٠٥ و ٢٠٦ .

(٢) راجع المجموعة الخطية المحفوظة بدار الكتب رقم ١٣٢ عقائد النحل ، وهى التى تضم رسائل حمزة بن على كما سنوضح بعد .

إن الدرزي أول من ظهر منهم في سنة ٤٠٨ هـ وأول من أذاع الدعوة بالألوهية الحاكم ، ثم ظهر حمزة بعد مقتل الدرزي في نفس العام ؛ ويتبعه في ذلك ابن العميد ؛ ويقول لنا الوزير جمال الدين في « أخبار الدول المنقطعة » ، إن الآخرم كان أول من ظهر بمصر من أولئك الدعاة ، وذلك في رجب سنة ٤٠٩ هـ ، وأن حمزة ظهر من بعده في سنة ٤١٠ هـ ، ثم تبعه الدرزي في بث الدعوة ؛ ولكن رسائل حمزة التي وقفتا علينا ، تدل بالعكس بأن حمزة كان أول من ظهر من أولئك الدعاة ، وأول من بث دعوة الألوهية ، وأن ظهوره بالدعوة كان في سنة ٤٠٨ هـ ، وهو ما يقرره لنا صراحة في خاتمة رسالته الأولى المسماة « بالنقض الخفي »<sup>(١)</sup> .

وظهر حسن بن حيدرة الفرغاني المسمى بالأخرم بمدينة القاهرة ، عقب ظهور حمزة بقليل ، ودعا إلى مثل ما دعا إليه حمزة من التناصح والحلول ، وألوهية الحاكم ، وأرسل بعضهم نظريته رقاعا إلى العلماء والقضاة والأكابر ، وذاعت دعوته بسرعة في جماعة من المغامرين والمرتزقة ، فاستدعاها الحاكم ، وخلع عليه وأركبه فرساً مطهراً ، وسيره في موكيه ، وأولاًه عطفه وزعاته ؛ ييد أنه لم تمض على ذلك أيام قلائل حتى قتل الآخرم ؛ وذلك أنه كان يسير في ركب بالقاهرة ذات يوم ، فوثب به رجل من متучصبي السنة ، وأرداه قتيلا ، فتفرق في الحال صحبه وانهارت دعوته ؛ ونبت دار الآخرم وطورد أنصاره في كل مكان ؛ وغضب الحاكم لذلك أياً غضب وأمر بإعدام القاتل في الحال ؛ وكفن الآخرم بأكفان من القصر ودفن في حفل رسمي ؛ وحمل أهل السنة صاحبهم ودفونه مكرماً ، وهرع الناس أياماً لزيارة قبره ؛ ولكن القبر نبش بعد أيام واختفت جثته ، وكان ذلك على ما يظهر من وحي الحاكم ورغبتة<sup>(٢)</sup> .

وقد انتهت إلينا وثيقة تلقى ضوءاً على مضمون نظرية الفرغاني الإلهادية ، وهي عبارة عن رسالة كتبها كبير دعاة الحاكم حيد الدين الكرمانى أثناء

(١) راجع المخطوط المشار إليه ص ٥١ .

(٢) مرآة الزمان (المخطوط) المجلد الحادى عشر ج ٣ ص ٤٠٤ ، وأخبار الدول المنقطعة ، وأورده فستيفل ص ٢٠٤ و ٢٠٥ .

وجوده بالقاهرة ، في أواخر سنة ٤٠٩ هـ ، تحت عنوان « الرسالة الوعظة » ، وفيها يرد على الفرغاني ، ويفند نظريته .

وهذا الرد منصب على ما ورد في رقة من الرقاع ، التي كان يذيعها الفرغاني في شرح مذهب « التاليه » ، والتي تلقي الكرماني إحداها .

ويهدى الكرماني في رده يشرح سمو « الألوهية » ، ومهمة الإمام القائم في تلقي رسالتها ، ثم يخاطب الآخرم بقوله : « فإن قلت ، وعن أبي طيلك رجعت ، فقد حماك جمال الإسلام ، وتولاك عز الإمام ، وحصلت من أهل الإيمان ؛ وإن أبىت ، وعن الاتعاظ امتنعت إصراراً على ضلالتك التي أنت فيها ، تضل عباد الله ، وتنعمهم من عبادة الله ، وتنقض مراتب حدود الله تعالى وتزيد » « ولا تحسن الله غافلاً عما يعمل الظالرون » .

ثم يندد بما أقدم عليه الآخرم ، في رقتته أو رسالته من إغفال اسم الله ، واسم النبي ، واسم الأئمة الطاهرين ، وأمير المؤمنين سلام الله عليهم « الذين هدم الله بهم أركان الضلال ، وبين عيكانهم الحرام من الحلال ، ولا يقبل الله إليه عملاً من أعمال العباد إلا بولائهم ، ولا صلة من الصلوات إلا بالصلاحة عليهم » .

ويشرح الكرماني بعد ذلك كون الله تعالى ليس « بجسم » وهو ما يخصص له فصلاً في كتابه « راحة العقل »<sup>(١)</sup> ، وكونه ليس هو « المادة » ثم يقول : « وإذا كان الكلام قد أسفر عن الأمر في أن الله تعالى ليس بجسم ، ولا في جسم ، وهو متقدس من صفات الجسم على كونه تعالى متقدساً أيضاً عما يدرك بالعقل والأفهام ، فقد ظهر أن العبادة ليست لشخص ، وأن المعبود ليس بشخص ، وظاهر كفرك وإلحادك ، نعوذ بالله من الكفر والإلحاد » .

ثم يرد على الآخرم تساوئه عن معنى الإسلام وشرائطه ؟ وعن الشريعة ؟ وكونها محدثة أم قديمة مع الدهر ؟ وكون الشريعة هي الدين أم طريق الدين ؟ ثم سؤاله عن النفس ، وعن العقل ، وما هي غاية الإبداع الذي فوق الروحانيين والجسديين ؟

يقول الكرماني : « فعلم ذلك شريف مثبت في صحف مكرمة ، مرفوعة

(١) كتاب راحة العقل ص ٤٢ - ٤٤ .

مطهرة ، بأيدي سفرة ، كرام ببرة ، وهو عندنا عشر الدعاء ، وديعة من جهة أربابها : الرسول صلى الله عليه ، والوصى عليه السلام ، والقائم فينا عبد الله ووليء ابن نبيه ، الإمام الحاكم بأمر الله أمير المؤمنين ، وأبائه الأئمة الطاهرين سلام الله عليهم أجمعين . . علينا أن نؤديها إلى من استحق من أقر بفضلهم ، ودان الله تعالى بطاعتهم . وأنت فقد قطعت الأسباب ، وأنكرت الأرباب ، وصرت في جحودك فضلهم ومنزلتهم مستمراً ، وعلى كنودك لهم وكفرك مستقراً » .

ويعطف بعد ذلك على عناصر دعوة الأئمّة ، ويرد عليها على النحو الآتي :

« وأما قول أصحابك : إن المعبود تعالى هو أمير المؤمنين سلام الله عليه ، فقول كفر ، تکاد السموات يتفطرن منه ، وتنشق الأرض ، وتخر الجبال . هذا أن دعوا للإله المعبود غرراً ، فياجلسارة على الله حين جعلوا إليه تعالى شريكاً ما أعظمها ، ويأجلرأة على الله تعالى حين جعلوا المعبود غيره تعالى ما أفطعها ، ولقد قالوا عظيماً ، وافتروا إثماً مبيناً ، وإن ذلك إلا كفر محض . فما أمير المؤمنين عليه السلام ، إلا عبد خاضع وله طائع ، يسجد لوجهه الكريم ، ويعظمه غاية التعظيم ، وباسمه يستفتح ، وعليه في أمره يتوكّل ، وأمره إليه يفوض ، والله تعالى قد فضله على خلقه ، وجعله من جهة رسوله محمد صلى الله عليه ، خليفة له في أرضه ، ووسيلة لعباده إلى جنته ، وأوجب طاعته على عباده ، وهو سلام الله عليه يترأ إلى الله تعالى من يعتقد فيه ذلك . . وهو سلام الله عليه يبني ما تنسبه أنت وأصحابك إليه عن نفسه . . » .

« وأما قولك وقول أصحابك إن الشريعة والتنزيل والتأويل خرافات ، وقشور ، وحشو ، ولا تتعلق بها نجاة . . . فهو شقاوة تدعوا إلى حر النيران ، وكفر من عمل الشيطان ، وارتداد عن الإسلام » .

ثم يقول : « فلو لا أسدل أمير المؤمنين عليه السلام ستر الأمان على المؤمن والمنافق ، والمسلم والكافر ، حتى استوت الأقدام فيه ، لكان الجواب عن

ذلك التنكيل بك ، ثم قطع الوتين منك ، وتجريد حد السيف عليك ». ويختتم بقوله : «وبعد فإنني أنصحك ، ومن نكال الدنيا والآخرة أحذرك ، وإليك وهذه المقالات الشديدة ، فلا تعقبك الا البعد عن تعالى الله ، وعن أوليائه عليهم السلام ، ولا تكسبك إلا العاقبة السوء ، ورد عنك من تبعك على ضلالتك ، رد بالإقرار لهم ببطلان ما ارتكبته ، وفساد ما ابتدعته ، ولا يغرنك الإغفال عنك : وتب إلى الله تعالى ، قبل أن تضيق عليك عرصه الآيات . . . »<sup>(١)</sup>

ذلك هو ملخص الرسالة الواعظة ، التي يتصدى فيها الكرمانى للدحضة دعوة الآخرم الإلحادية . ونحن نعرف أن الكرمانى كان من أكبر دعاة الحاكم بأمر الله ، والمدافعين عن سياساته وتصرفاته المذهبية ؛ فإذا كان الحاكم قد أولى الفرغانى عطفه حسبما تقدم ، فهل كان الكرمانى يعمل في هذا الموطن بوعى من نفسه ؟ أم هل كان يمثل دوراً ألى إليه ، حتى يمكن تغطية موقف الإمام ، أى الحاكم ، عند الحاجة ؟ الواقع أن من الصعب علينا أن نعتبر دفاع الكرمانى في هذا الوطن ، معتبراً عنه حقيقة موقف الحاكم ، وقد كان فيها يبدو موقف عطف ورعاية لأولئك الدعاة الملحدة ، حسبما يتضح مما سرداه فيما تقدم ، وما سنعود إلى تبيانه فيما بعد .

(١) نشرت هذه الرسالة وعنوانها « الرسالة الوعاظة في الرد على الآخرم الفرغاني » من مجموعة خطية من رسائل حيد الدين الكرماني ، بعنابة الدكتور محمد كامل حسين ، بمجلة كلية الآداب بجامعة القاهرة ، بعدد مايو سنة ١٩٥٢ (ص ١١ - ٢٩ ) .

(٢) ويقول الأنطاكي إنه يرجع إلى أصل أعمى (ص ٢٢٠)؛ وكذلك المقريزى في انتظام الحفقاء (المخطوط) لبوحة ٦٩.

روح على إلى الحاكم صفوة سلالته ، وشرح الدرزي دعوته وأصول مذهبه في رسالة قدمها إلى الحاكم ؛ فقربه الحاكم ، وأغدق عليه عطفه ورعايته ، وارتقت بعدها منزلته ، وأشتادنفوذه حتى غدا ملاد الكبراء ، وسفيرهم لديه في قضاء مطالبهم ورغباتهم<sup>(١)</sup> ؛ وسي الدرزي نفسه « يسند المادى ، وحياة المستجيبين » . و « المادى » هو حمزة كمارينا ، وفي ذلك ما يدل على أن حمزة كان السابق والدرزي هو اللاحق ، وأن الرجلين كانوا في البداية على الأقل ، حليفين يعملان لبث الدعوة معًا بمنتهى التعاون والوفاق<sup>(٢)</sup> .

ولم يكن هذه المزاعم المغرقة أثر يذكر ، وإن كان بعض الكافة من الجهلاء والمرتزقة ، وبعض الذميين والمناقفين ، قد تظاهروا بقبوحا اجتناء للنفع أو انتقاء النعمة ؛ وكان هؤلاء إذا لقوا الحاكم في ركبـه قالوا : السلام عليك يا أحد ، يا محيـي ، يا مـيت ؛ وأمثال ذلك من المـذر المنـكر<sup>(٣)</sup> . وكثـرت الفتن والمناقشـات الدينـية ، ولا سيـما بين أنصـار حـمزـة وأنصـار خـتـكـن داعـي الدـعـاة ، وـهو المـشرف على تـوجـيه الدـعـوة الفـاطـمـية الأـصـلـية ، وأـنـخذ كل فـرـيق يـرى صـاحـبـه بالـكـفـر والـضـلال<sup>(٤)</sup> .

والواقع أن هذه المزاعم السخيفـة ، كانت تـثير من السخط والإـنـكار أـكـثـر مما تـثير من الرـوع ، ولو لا ما كان يـلاقـاه الدـعـاة من الحـمـاـية الرـسـمـيـة لـكانـ الشـعـب قد فـتكـ بهـمـ منذـ السـاعـةـ الأولىـ ؛ ولـكنـ السـخـطـ لمـ يـلـبـثـ أنـ بلـغـ ذـرـوـتـهـ ، وـسـنـحتـ فـرـصـةـ إـلـيـنـجـارـ آخرـاـ ، بماـ أـبـدـاهـ الدـعـاةـ منـ جـرـأـةـ لـأـنـظـيرـهـ . فـنـىـ الثـانـيـ عـشـرـ مـنـ صـفـرـ سـنةـ ٤١١ـ هـ ، رـكـبـ فـرـيقـ منـ أـصـحـابـ حـمزـةـ عـلـىـ خـيـولـ وـبـغـالـ ، وـدـخـلـوـاـ الجـامـعـ العـتـيقـ (ـجـامـعـ عـمـرـ) عـلـيـهـ رـكـبـانـاـ ، وـهـمـ يـجـاهـرـونـ بـمـذـهـبـهـمـ ؛ وـكـانـتـ السـاحـةـ قـدـ أـعـدـتـ بـلـجـلوـسـ قـاضـيـ القـضـاءـ ، وـاحـتـشـدـ النـاسـ فـيـ جـنـيـاتـهـ يـنـتـظـرـونـ مـقـدـمهـ ، فـتـقـدـمـ ثـلـاثـةـ مـنـ الـمـلاـحةـ وـاحـتـلـوـاـ منـصـبـةـ القـاضـىـ ،

(١) مرآة الزمان (المخطوط) الجزء المشار إليه ص ٤٠٥ ، وأورده التحـمـومـ الـزـاهـرـةـ ج ٤ ص ١٨٤ .

(٢) أـخـبـارـ الـدـوـلـ الـمـنـقـطـةـ .

(٣) ابن الصابـيـ ، وأـورـدـهـ التـحـمـومـ الـزـاهـرـةـ ج ٤ ص ١٨٣ .

(٤) تاريخ الأنطاكـيـ ص ٢٢٤ .

وأخذوا يلقون على الحضور أصول دعوتهم وفكرتهم في الألوهية ، فضج الناس بالتكبير والتهليل والتضرع لله عز وجل ، وهرع الكافة إلى المسجد لرؤيه ذلك المنظر الغريب ؛ ولم يلبث أن قدم القاضي في موكبه إلى المسجد ، وهو يومئذ أحمد بن محمد بن أبي العوام ، فأخبره الناس بما حديث ؛ ولما تقدم من المنصة ليتبوا مجلسه ، قدم إليه أحد الدعاة الثلاثة رقة من حمزة ، أولها « باسم الحاكم لله ، الرحمن الرحيم » ، وفيها يأمره بالاعتراف بألوهية الحاكم ، وإذاعة ذلك في الكافة ، فأجاب القاضي متحجاً منكراً ، وأنه سيعرض الأمر على مولاه ، فأغلظ له الدعاة الكلام ، فثار الناس ، ووثبوا بالدعاة الثلاثة فقتلواهم في الحال ، ثم انقضوا على باقى الملاحدة فزقوهم تمزيقاً وقتلواهم أشنع قتل ، وانطلقوا في الجامع يتبعون أصحاب حمزة واتباعه حيث وجدوا ، ويقتلونهم ثم يحرقونهم ؛ ولما وقف الحاكم على هذه الحوادث ثارت نفسه غضباً ، وأمر بالقبض على قتلة الملاحدة ، فقبض على كثريين ، وأعدموا ؛ فاشتد سخط الكافة ، وشاطرهم الجندي شعورهم ، وأحاط جماعة من الترك بدار مواطنهم الدرزى ، فقاتلتهم الدرزى وأصحابه من داخلها ، ثم فر الدرزى ناجياً بنفسه والتجأ إلى القصر ، وهدم الجندي داره ونهبوا ما فيها وقتلوا عدداً كبيراً من أصحابه ؛ ولما علموا بالتجاءه إلى القصر ، طالبوا الحاكم بتسلیمه باعتباره مواطنهم ، فوعدهم الحاكم أولاً بإيجاده مطلبهم ، ولما عادوا إليه في اليوم التالي قيل لهم إن الدرزى قد قتل ، فارتدوا مغضبين ، وقصدوا إلى مسجد ريدان حيث يجلس حمزة الروزى فلم يجدوا له أثراً<sup>(١)</sup>.

وفي رواية أخرى ، وهى رواية الأنطاكي ، أن الدرزى قتل أثناء ركوبه في موكب الحاكم ذاته ؛ قتله مواطنه الترك على أثر ما شملهم وشمل جميع رجال الدولة ومعظم طبقات الشعب من السخط لمزاعمه الإلحادية المشيرة ، ويأخذ المقريزى بهذه الرواية<sup>(٢)</sup> ؛ وفي رسائل الدروز السورية ما يشعر بأنه قتل في سنة ٤١٠ هـ بتحريض حمزة ، وقتل معه عدّة من الدعاة الخارج<sup>(٣)</sup>.

(١) أخبار الدول المقاطعة .

(٢) تاريخ الأنطاكي ص ٢٢٣ ؛ واتعاظ المتفاه ( المخطوط ) لوحة ١٦٩ .

(٣) دائرة المعارف الإسلامية في مقال الدرزى .

والحقيقة فيما يرجح ، هي أن الدرزي لم يقتل في هذا الظرف ، ولكنه اختفى في القصر أيامًا حتى هدأت العاصفة وسكن الجند ، ثم دبر الحكم له سبيلاً للفرار ، وعاونه بماله ، فسار إلى الشام ونزل ببعض قرى بانياس ، وأذاع في الناس دعوته فكانت أصل مذهب الدروز الشهير الذي سمي باسمه<sup>(١)</sup> ؛ وأساسه القول بالتناسخ ، وحلول الروح ، وأن الروح المقدس انتقلت من آدم إلى علي بن أبي طالب ، ثم انتقلت روح علي إلى الحاكم بأمر الله ؛ وسرى فيها بعد كيف أن حمزة بن علي هو في الواقع ، مؤسس مذهب الدروز وإمامه الحقيقي ، وإن كان الدرزي يستأثر دونه بانتساب المذهب إليه حتى يومنا .

أما مصير حمزة فتحيطه معظم الروايات بالصمت ، وينفرد الأنطاكي ببيان مصيره ، فيقول لنا إنه فر بعد فقد الحاكم ثم قتل بعد ذلك ، وطورد أنصاره ومزقوا كل مزرق<sup>(٢)</sup> . بيده أن هناك ما يدل على أنه لبث قائماً بدعوته حيناً آخر ؛ ذلك أنه توجد لدينا مجموعة خطية أخرى من رسائل إلحادية<sup>(٣)</sup> نعتقد من روتها وأسلوبها أنها من تأليف حمزة بن علي ذاته ، ومنها رسائل كتبت في سنة ٤٢٢ هـ ، أي بعد التاريخ الذي نتحدث عنه بنحو احدى عشر عاماً ؛ وربما استتر حمزة بمصر حيناً بیث دعایته في الخفاء ، وربما انتقل إلى الشام في أثر زميله الدرزي ؛ بيده لا توجد لدينا تفاصيل شافية عن حركة أولئك الدعاة ، بعد أن انهارت دعوتهم بمصر على النحو الذي قدمنا .

\* \* \*

ماذا كان موقف الحاكم بأمر الله من هذه الحركة الإلحادية المدھشة ؟ لقد كان فيها يرجح موقف تأييد ورعاية ، وهذا ما تقوله معظم الروايات المعاصرة والمتاخرة ؛ وإذا كان من الصعب أن نحدد مدى هذا التأييد ،

(١) مرآة الزمان (المخطوط) الجزء المشار إليه ص ٤٠٥ ، وأورده التجموم الظاهرية

ج ٤ ص ١٨٤ .

(٢) تاريخ الأنطاكي ص ٢٣٧ .

(٣) تحفظ هذه الجماعة بدار الكتب رقم ٣٥ عقائد النحل .

نفي وسعنا أن نقول إن الحكم كان من وراء الدعوة يشد أزرهم ، ويمدهم بالمال والنصائح ، وي smear على حمايتهم من الكافة ؛ وإذا صدقنا ما يقدمه إلينا الدعوة في هذا الصدد ، فقد نستطيع أن نذهب إلى أبعد من ذلك فنقول إن الحكم كان يشرف على توجيه الدعوة ، ويشتراك في تنظيمها ونغذيتها بطريقة فعلية ؛ وهذا ما يذكره لنا حجزة في بعض رسائله كما سترى<sup>(١)</sup> ؛ وفي سياق الحوادث وتتابعها حسبما قدمتنا ، ما يدل على أن تحطيم الدعوة وتمزيق الدعوة على هذا النحو ، كان ضربة شخصية للحكم بأمر الله ، وقد ثارت نفس الحكم غضباً على الجندي والكافر ، لأنهم اجترأوا على مطاردة الدعوة وتزييفهم بهذه القسوة دون اكتراث لما أولاهم من رعاية ظاهرة ، وعول على الانتقام لنفسه وللدعوة ؛ بيد أنه لم يكن ليجرؤ على معاقبة الجندي خشية الفتنة ، فلم يلبث أن أظهر الرضى عنهم ؛ ونفي إليه أن أهل مصر (الفسطاط) هم الذين حرضوا الجندي والكافر على مطاردة الدعوة وقتلهم ، فعول على أن يختص مصر وأهلها بانتقامه ، وأن ينكح بهم وبعديتهم شر تنكيل .

وقد أشرنا فيها تقدم إلى حادث المرأة التي صنعت من الورق ، ونصبها أهل مصر في طريق الحكم وفي يدها رقعة كأنها ظلامة ، وإلى ما أثارته محتويات هذه الرقعة القاذفة في نفس الحكم من الحفيظة والغضب على أهل مصر ، وقلنا إن بعض الروايات ترجع إلى هذه المناسبة وإلى هذا السبب ، إحراق الحكم لمصر والتنكيل بأهلها ؛ ولكننا لم نأخذ بهذه الرواية ، وآثرنا أن نرى سبب هذا الانتقام الشنيع ، فيما أقدم عليه أهل مصر من مطاردة الملاحدة وتزييفهم ؛ ولم يذكر لنا الأنطاكي في روایته المعاصرة قصة المرأة الورق ؛ ولكنه يذكر عن عوامل الفتنة ما يتفق مع الرواية العامة ، وهو أنه لما ذاعت الدعوة الإلحادية ، ذاعت معها بين أهل مصر رقاع تهديدية تنذرهم بالويل والهلاك إذا لم يعتنقوا الدعوة الجديدة ، وأذاع المصريون من جانبهم ، الرقاع القاذفة في حق الحكم وتکفیره ونعته بمختلف القبائح ، فثارت نفسه لذلك<sup>(٢)</sup> ؛ ويأخذ الوزير جمال الدين في تاريخه ، بباب الرواية ،

(١) راجع رسائل حجزة (المخطوط رقم ١٣٣ عقائد التحل) ص ٧٥ .

(٢) تاريخ الأنطاكي ص ٢٤ و ٢٢٥ .

ويفصلها لنا تفصيلاً حسناً<sup>(١)</sup>، ويتابعه في الأخذ بها صاحب «نهاية الأرب»  
كما قدمنا

اعزم الحاكم إذن أن ينكل بمصر وأهلها؛ فاستدعي العرفاء والقادة  
ونظم معهم خطة العمل؛ وعهد إلى مقدمي العبيد وغيرهم من الطوائف  
بافتتاح الهجوم، فأخذوا يغزون على أحياء مصر في هيئة العصابات،  
وينهبون الحوانين والسابلة، ويختطفون النساء من الدور، والشرطة تخضى  
عن جرائمهم، والحاكم معرض عن كل شكایة وتصرع؛ وكان ذلك في  
جمادى الآخرة سنة ٤١١ھ؛ ثم اتسع نطاق الاعتداء، فهاجت قوى العبيد  
والترك والمغاربة مصر من كل صوب، وأضرموا النار في أطرافها؛ وهب  
أهل مصر للدفاع عن أنفسهم، واستمرت المعارك بين الفريقين ثلاثة أيام،  
وألسنة اللهب تنطلق من المدينة القديمة إلى عنان السماء؛ والحاكم يركب كل  
يوم إلى الجبل، ويشاهد النار، كما شهد نيرون من قبل ببران روما،  
ويسمع الصياح، ويسأله عن حقيقة الأمر، فيقال له إن العبيد يحرقون مصر  
وينهبونها، فيظهر الأسف والتوجع، ويقول: ومن أمرهم بهذا لعنهم الله!  
وفي اليوم الرابع اجتمع الأشراف والكراء في المساجد وزفعوا المصاحف،  
وضجوا بالبكاء والدعاء، فكف الأتراك والمغاربة عن متابعة الاعتداء،  
 واستمر العبيد في عدوائهم، وأهل مصر يدفعونهم بكل ما استطاعوا؛  
 وطلب الأتراك والمغاربة إلى الحاكم أن يأمر بوقف هذا الاعتداء الصارخ على  
 أهل مصر وعلى أمواهم، خصوصاً وأنهم بين المصريين كثيراً من الأصحاب  
 والأقارب، ولم ينفع مصر كثير من الأملاء؛ فتظاهر بإجابة مطلبهم، ولكنه  
 أوعز إلى العبيد أن يستمروا في القتال، وأن يتأنبوا لمداعة الترك والمغاربة؛  
 فاضطربت المعارك بين الفريقين، ودافع الترك والمغاربة عن أهل مصر،  
 ومزقوا جموع العبيد ونكلوها بهم؛ ثم هددوا الحاكم باقتحام القاهرة  
 وحرقها، فإذا لم يوضع حد لتلك الجرائم، فخشى الحاكم العاقبة، وأمر  
 العبيد بالتفريق ولزوم السكينة؛ واعتذر لأشراف مصر وزعماء الترك والمغاربة  
 عما وقع، وتنصل من كل تبعه فيه، وأصدر أماناً لأهل مصر قرئ على

(١) أخبار الدول المنقطعة.

المنابر ؛ وسكنت تلك الفتنة الشناء ، بعد أن لبست الفسقاط بضعة أيام ، مسرحاً لمناظر مروعة من السفل والعنف والنهب ، وأحرقت معظم شوارعها ومبانيها وخربت معظم أسواقها ونبت ، وسيكثير من نسائمها واعتدى عليهم ، وانتحر كثيراً منهم خشية العار ؛ وتتبع المصريون أزواجهم وبناهم وأمهاتهم ، وافتلوه من الخاطفين . ويروى أن أحد الأشراف العلوين قال للحاكم بهذه المناسبة : « أراك الله في أهلك وولدك ، مثل ما رأينا في أهلنا وأولادنا ، فقد اطاحت الديانة والمروعة ، بأن رضيت لبنات عملك بمثل هذه الفضيحة ، ولم يلحقك منها امتعاض ولا غيره » ، فأغضى الحاكم عن جرأته وقال له : « أنت أئمها الشريف مخرج ، ونحن حقيقون باحتمالك ، وإلا غضبنا عليك وزاد الأمر على الناس »<sup>(١)</sup> .

وكان انبعاث الحركة الإلحادية ومصرع دعاتها ، وما تلا ذلك من المناظر الدموية ، هو آخر الحوادث الهامة في ذلك العهد الحافل ، وكانت بداية النهاية ؛ وكانت الخاتمة تدنوا مسرعة ، وقد أشرف ذلك العام الملعون بالحوادث - سنة ٤١١ هـ - على نهايته ؛ وأشرف العهد نفسه على الخاتمة ؛ وكانت الخاتمة ذروة الخفاء .

---

(١) رجعنا في هذه التفاصيل إلى أخبار الدول المقطعة ( وقد أوردها شستنبلد ص ٢٠٩ - ٢١٣ ) . وابن الصاب ( وقد وردت في التلجم الزاهرة ج ٤ ص ١٨١ و ١٨٢ ) .

## الفصل الحادى عشر

### ذروة الخفاء

المجتمع المفطر . سجل الحرية للذميين . خفاء شخصية الحكم . عنصر المؤامرة في اختفاء الحكم . ما يرجع هذا الفرض من الظروف والبواعث . الأميرة ست الملك . اعتراضها على سياسة الحكم وجزعها من العواقب . اتهام الحكم لأنخته . ست الملك والحسين بن دواس . المؤامرة .ليلة المشؤومة . خروج الحكم إلى المقطم . بعض الأعراب يعترضونه . مصرع الحكم وإختفاء أشلائه . ست الملك تقضي على شركائها في الحرية . رواية القصاعي . خروج رجال الدولة للبحث عن الحكم . الشورى على حاره وثيابه . مصرع الأعراب الذين اعترضوه ليلة الحرية . رواية الأنطاكي . مغزى هذه الرواية في تبرئة ست الملك . رواية المسيحي ومنزهاها في تأييد هذه البراءة . مقارنة بين الروايات المختلفة . الريب في رواية المسيحي . ما يرجح رواية القصاعي . ست الملك وروح المؤامرة . الطابع المكيافيلى لهذه السياسة . خلافة الظاهر ولد الحكم ، إلهاوة لقروانيين أبيه . إعادة الحريات الدينية والاجتماعية . مطاردة الدعاة الملاحدة . ست الملك تتول إدارة الشؤون . بعض أعمال التنف والسفك . مصرع الوزير خطير الملك وعبد الرحيم ولـي المهد وعزيز الدولة . سفارة إلى قيسر بيزنطية . وفاة ست الملك .

- ١ -

ها نحن أولاء نقترب من الخاتمة ، ونقترب من الذروة ، خاتمة العهد الذى استعرضنا ، وخاتمة تلك الشخصية العجيبة التى ملأت العهد عنفاً واضطراـباً وروعـة ؛ وذروة ذلك الخفاء الذى كان يغمرها في حياتها الخاصة والعامة ، ويسبـغ على العهد كله لوناً من الطرافـة المزروـجة بالرهـبة والخشـوع .

كان المجتمع المصرى قد بلغ فى هذه الأعوام الخمسة والعشرين ، غاية اليأس والسخط والروع ؛ وكانت قد أضنته تلك الأحداث المائة التى توالـت عليه ، فقلبت أوضاعـه ، وقوضـت نظمـه من الأساس ، ونكـبـته فى النفس

والمال غير مرة ، وعصفت بتراثه الروحي وتقاليده الاجتماعية وكل معتقد عزيز لديه ؛ وكانت اليد الحديدية التي تقبض على مصايره ، والنظم العنيفة التي تطوق أعنقه ، تخمد لديه كل نزعة إلى الخروج والمقاومة . ييد أن ذلك الخضوع الذي فرضه عليه تتابع الحوادث وهو لها ورعتها لم يكن نهايًّا ؛ فلما ظهر دعاة «الألوهية» وبثوا دعوتهم الجريئة ، وكشفوا النقانع عن شنبع مزاعهم ، كان السخط قد بلغ ذروته ، وآذن الانفجار ؛ فثار الشعب بالدعاة وحطم حركتهم ودعوتهم ؛ وإذا كانت القوة الطاغية قد استطاعت أن تخمد الثورة ، وأن تنكل بالمجتمع التأثير ، فإنها لم تخمد لديه كل نزعة إلى النضال والمقاومة ، بل لقد سرت عوامل السخط إلى العسكرية ذاتها ، فأبدت أنها قد ضاقت ذرعاً بهذه الأهواء العنيفة ، وأنها لا تريد أن تكون بعد أداةً للطغيان الأعمى ، والانتقام الندري . كان الحكم بأمر الله يجلس عنده فوقي بركان مضطرب من الأحقاد والشهوات ، وكان يتخبط بين مختلف النبات والمشاريع ، ويرى أداة الطغيان وقد فسست ، وكادت تفلت من بين يديه القويتين ؛ وبينما يضطرم الشعب سخطاً ، ويرقب فرص الانتفاض والمقاومة ، وبينما يرتجف الطاغية في أعماق قصره رهبة من المستقبل ، ويععن في تدبر الموقف ، ويتملس الوسائل لتمكن أغلاله وإحکام قبضته ، إذا ييد القدر الأعلى ، تحول مجرى الأمور فجأة إلى وجهة أخرى ، وإذا مشيتها القاهرة تهيئ خاتمة العهد ، وخاتمة الطاغية ؛ فيتنفس المجتمع الصعداء ، وينطلق من أغلاله المرهقة ، دون سفك ونضال .

وتفت المناظر الدموية التي أتينا على وصفها في جمادى الآخرة سنة ٤١١ هـ واستمرت مدى أسابيع ؛ وصدر في نفس الوقت سجل (مرسوم) بإبطال المراسيم التي صدرت من قبل في حق النصارى واليهود ، ورفع الفروض التي ضربت عليهم ، وإطلاق الحرية لهم في إعادة كنائسهم ، وارتداد من أسلم منهم إلى دينه حسبما قدمنا<sup>(١)</sup> ، فكان صدور هذا السجل في هذا الظرف الفياض بالحوادث المثيرة ، عملاً جديداً في إذكاء السخط على الحكم ، والريب في نياته وعقيدته وتغذية المطاعن الشنيعة التي يرمي بها من كل صوب .

(١) الأنطاكي ص ٤٦ - ٢٣٢ ، وأخبار الدول المنتقطة ، وأبو صالح ص ٤٦ .

ومضى على ذلك زهاء شهرين ، وبينما كانت النفوس على اضطرارها ، وجزعها وتوجسها ، إذا بالحدث الأكبر يقع فجأة ، وإذا بالحاكم بأمر الله يغيب من هذه الحياة الدنيا في ظروف كالأساطير .  
كان مصرع الحاكم بأمر الله ، أو بالحرى كان اختفاؤه ، من أعجب مآسي التاريخ وأشدّها غموضاً .

ولقد كانت شخصية الحاكم مثال الخفاء ذاته ؛ ولم تكن مظاهر الغموض والتناقض التي تنتاب هذه الشخصية الغريبة في كثير من المواطن ، لتجوب مظاهر القوة المادية والمعنوية ، التي تتمتع بها في أحيان كثيرة . بيد أن الخفاء يغمر هذه المظاهر جحيناً ، سواء في فترات قوتها أو ضعفها ؛ وكان هذا الخفاء المرهون يصاحب الحاكم في حياته الخاصة ، وفي تصرفاته العامة ، في أقواله وفي أفعاله . وأى خفاء أشد من ذلك الذي تنفسه حولها ، شخصية ترتفع في سماء التفكير ، حتى لزعيم السمو فوق البشر وتهيم في دعوى الألوهية ، وتنحط مع ذلك في كثير من نزعاتها وتصرفاتها ، إلى نوع من الشذوذ بل الجنون الغامض ؟

وكان اختفاء الحاكم كحياته لغزاً مدهشاً ، بل كان ذروة الخفاء والروع ؛ وما زالت قصة هذا الاختفاء وظروفه ، وحقيقة عوامله ، مثار الريب والجدل . ركب الحاكم ذات مساء في بعض جولاته الليلية ، وقصد إلى جبل المقطم ، ثم لم ير بعد ذلك قط لا حياً ولا ميتاً ، ولم يعرف مصيره قط ، ولم يوجد جثمانه قط ، ولم تقدم إلينا الروايات المعاصرة أو المتأخرة ، آية رواية حاسمة عن مصيره أو اختفائه .

سوف نستعرض في هذا الفصل تفاصيل هذه المأساة العجيبة ، على ضوء الروايات المختلفة ، ونستخرج منها بالتمييز والمقارنة أرجح الفرض ، التي يمكن أن يعول عليها البحث التاريخي ويطمئن إليها .

\* \* \*

هناك في سير الحوادث وأحوال العصر ، ما يحمل رغم خفاء المأساة ، وغموض الظروف التي أحاطت بوقوعها ، واضطراب الروايات بشأنها ، على الاعتقاد بأن الحاكم بأمر الله ذهب ضحية المؤامرة ، وأن مصرعه لم يكن

سوى جريمة سياسية ، ارتكبت لتحقيق غابات الملك والسياسة ، وهذا ما تقرره بعض الروايات المعاصرة على اختلافها في الشرح والتعليق ؛ ولكن من دبر هذه المؤامرة ؟ ومن قام بتنفيذها ؟ وكيف نفذت ؟ وأين ذهبت جثة الحاكم ؟ هذه أمور يحيط بها الخفاء والريب ، وإن كنا نجد الجواب عليها أيضاً في بعض الروايات المعاصرة .

والحقيقة أن افتراءات المؤامرة السياسية ، ربما كان خير تعليل للمأساة . ذلك أن الحاكم بأمر الله كان طاغية خطر الأهواء والنزاعات ، سريع الانتقام ، ذريع القتل ؛ وكانت تضطرم حوله بلا ريب شواطئ من البغضاء والبغضاء ، وقد شمل هذا السخط جميع الطوائف والطبقات ؛ وكان رجال الدولة وأكابر الزعماء والقادة ، يعيشون جميعاً في جو من الخيانة والروع ، ولا يأمنون على نفس أو مال . ومن المدهش حقاً أن هذه البغضاء المضطربة ، لم تصب الحاكم من قبل بنارها ، ولم تسحق ملكه وسلطانه ، بل استطاع أن يخدمها في صدور ذويها ، مدى هذه الأعوام الطويلة . ذلك لأن هذه الشخصية القوية كانت تثير دائماً من الرهبة والروع ، أكثر مما تثير من البغضاء والخفيضة والبغضاء .

كانت المؤامرة إذن ترقب الحاكم بأمر الله ، ويرصد الموت . ولكن من دبر هذه المؤامرة ، وأقدم على الاضطلاع بتلك المهمة الخطيرة ؟ لم يكن مدبرها الأول رجالاً من رجال الدولة ، أو زعيماً من نزلت بهم نقمة الطاغية . ولكن كان مدبرها ، على ما يرجح وتقرره معظم الروايات المعاصرة امرأة ، هي سنت الملك أو سيدة الملك ، أخت الحاكم ذاته . وقد أشرنا إلى سنت الملك فيما تقدم . كان مولدها بالمغرب في سنة ٣٥٩ هـ ، وقد عرفت منذ فتوتها بالعقل واللزام وحسن التدبير ، وتسميتها الرواية أحياناً « سنت الكل » وتنعتها بالسلطانة<sup>(١)</sup> ؛ وكان أبوها العزيز يحبها ويستشيرها في كثير من الأمور ويستمع إلى رأيها ونصحها . ولما توفي العزيز استمرت سنت الملك على نفوذها في القصر مدى حين ، وقامت بدور كبير في تدبير الشؤون وتوجيهها ، في بداية عهد الحاكم بأمر الله ، فكانت تمنى بحسن رأيها وتدبرها في كثير من الأمور ،

(١) المقريزي في اتماله الحنفاء (المخطوط) لوعة ٦٩ ب .

وتسره على سلامته وسلامة ملكه . وهنالك ما يدل على أن العلاقتين بين ست الملك وأخيها الحاكم ، كانت في تلك الفترة الأولى من حكمه ، تتسنم بطابع الحببة والمودة الوثيقة ، فقد ذكر لنا المقريزى في أخبار سنة ٣٨٧ هـ ، أن ست الملك « أهدت إلى أخيها الحاكم بأمر الله ثلاثين فرساناً مسرجة ، أحدها مرصع ، وستة وعشرين بغلة مسرجة ملجمة ، وخمسين خادماً ، منها عشرة صقالبة ، وتاج مرصع ، وشاشة مرصعة ، وأسفاط كثيرة من طيب ، وبستان من الفضة مزروع من أنواع الشجير ». وفي حوادث سنة ٣٩٠ هـ ، أن ست الملك « أقطعت إقطاعاً مبلغه مائة ألف دينار ، منها ضياع في الصعيد ، وأسفال الأرض ، ودور وبساتين »<sup>(١)</sup> . ولكن الأمور تغيرت مع كر الزمن . ذلك أنه لما استأثر الحاكم بالسلطة ، واندفع في تيار العنف والإغراق ، وأسرف في القتل ، وإصدار القوانين والأحكام المتناقضة ، كانت ست الملك تعترضه ، وتسلىء إليه النصح وتحذره من العواقب ، فكان يغضب لتدخلها ويرد لها بغلظ القول واللوم ، ويقصيها عن كل تدخل واشراك في الشؤون<sup>(٢)</sup> .

وكانت ست الملك ترقب تطورات الحوادث في جزع وتوجس ، وتخشى أن تنقض العاصفة وتضطرم الثورة ، فتحمل عرش الحاكم ومستقبل الأسرة كله ، ويختتم عصر المجد والسؤدد ، في غمرة الدماء والشقاء والذلة ؛ وكان الحاكم من جانبه يحقد على ست الملك ، وينقم عليها تدخلها وقارص لومها . وتضيف الرواية إلى ذلك ، أن الحاكم كان يشدد عليها الحجر والمراقبة ، وينعي إليها سوء مسلكها وفضائحها الغرامية ، ويتهمها بتناولب العشاق عليها ، وأنه هددتها بإنفاذ القوابيل إليها لاستبرأها ، فكانت لذلك تخشى بطيشه وفتكته<sup>(٣)</sup> . وفي اتهام ست الملك بهذه الفضائح ما يدعو إلى

(١) ا تمام الحفاء (المخطوط) لوحة ٥٢ ب و ١٥٦ .

(٢) أسباب الدول المنقطعة (في فتن تلك من ٢١٥ ص ٤ ) ؛ ومرآة الزمان (النسخة الفتوغرافية) في الجزء المشار إليه ص ٤٠٥ ؛ والنجمون الظاهرة ج ٤ ص ١٨٥ و ١٩٥ ؛ ونهاية الأربع

ج ٢٦ ص ٦١ .

(٣) ابن خلدون - في كتاب العبر - ج ٤ ص ٦١ ، والمقريزى في ا تمام الحفاء (المخطوط) لوحة ٦٩ ب .

التأمل ؛ ذلك أنها كانت يومئذ قد جاوزت عهد الشباب بعيده ، وأشرفت على الثانية والخمسين من عمرها ؛ ولم تذكر الرواية عنها ما يشينها قط ، بل نراها تجمع على امتدادها ، والإشادة بجزمها وعقلها وكياستها<sup>(١)</sup> ؛ وإن ذن فن المشكوك فيه أن تنحدر هذه الأميرة الفطنة الحازمة ، في كهولتها إلى مثل هذا السلوك المしだن ؛ وعندنا أن العوامل السياسية التي أشرنا إليها هي كل شيء في تلك الخصومة ، التي ثارت بين الحاكم وأخته ، وهي التي دفعت سلطان الملك إلى طريق الجريمة .

وباختت سلطان الملك حوطها بين العناصر الناقلة ، فوقع اختيارها على سيف الدولة الحسين بن دواس زعيم كتامة ليكون حليفها ومنفذ مشروعها : وكانت كتامة من بين القبائل المغربية التي شدت بأذر الدولة الفاطمية ، أقواها وأوفرها عصبية وبأساً ؛ وكانت قد فقدت في ظل الحاكم بأمر الله كثيراً مما تتمتع به من النفوذ ، وكان زعيمها الحسين بن دواس يعيش بعيداً عن القصر . ويقاطع الحفلات والمواكب الرسمية خشية غدر الحاكم وفتكه ؛ وكان الحاكم يراجعه في ذلك وينهى عليه مسلكه ، فيزداد إباء وتمسكاً ، ويصارح الحاكم بما يخالجه من ريب وجزع ؛ فاتصلت سلطان الملك سراً بالحسين بن دواس ، وعرضت إليه ما انتهت إليه الأمور من الاضطراب والفوضى ، من جراء تصرفات أخيها ، وتطرفه وإغرائه ، وانتها كه حرمات الشريعة والإيمان بادعاء الألوهية ، وما يهدد الدولة والإسلام كله من خطر المزق ، إذا استمر الحاكم في غيه ، ولم يوضع حد لشناع تصرفاته وجرائمها ، وأنه لا سبيل إلى تدارك الموقف ودفع الخطر ، غير قتل الحاكم وتولية ولده . فابي ابن دواس دعوة الجريمة وتعهد بالتنفيذ ، وأخذت عليه الأميرة ميشافاً بالوفاء والكتاب ، وقطعت على نفسها مختلف المواثيق والمهود ، ووعده بأنها سيكون مدبر الدولة وصاحب الكلمة العليا في شؤونها . وعهد ابن دواس بالتنفيذ إلى عبديين من أخلص عبيده ، فخلعت عليهما سلطان الملك ، ووهبتهم مالاً وخياراً وغيرها ، وزودتهما بسكنين ماضيين ؛ واتفق على أن يكون التنفيذ في مساء اليوم التالي ، حينما يخرج الحاكم كعادته ليلاً إلى المقطم ،

(١) التلجمون الزاهرة ج ٤ ص ١٨٥ و ٢٤٨ .

ويتوغل فيه منفرداً أو مع اثنين من الركابية فقط ، فعندئذ يتم التنفيذ ، ويتحقق  
مشروع الجنة بأيسر أمر<sup>(١)</sup> .

- ٢ -

وقد أشرنا فيما تقدم إلى شغف الحاكم بالطوف بالليل ، ولا سيما في  
جنبات المقطم ؛ ولم يكن ذلك الطواف عبثاً فقد كان الحاكم كأبيه وأجداده  
يقيم باستقراء النجوم ورصدتها . وكان يتوجل في الجبل ، ويقصد النبي في  
مكان يسمى « صحراء الجب » ، وهنالك في خلوته المنعزلة التي بناها خصيصاً  
لذلك ، يتأمل النجوم ملياً ويحسب طالعها ، ففي ليلة الاثنين ٢٧ شوال  
سنة ٤١١ هـ (١٣ فبراير سنة ١٠٢١ م) خرج الحاكم كعادته للطواف في  
الجبل . وتتصف لنا الرواية منظراً مؤثراً وقع بينه وبين والدته قبيل ركوبه ؛  
فقد ذكر الحاكم لوالدته أنه يتوقع في الغد قطعاً في طالعه ينذر به ظهور  
نجم معين ، وأنه يتوجس من ظهوره ، ويخشى أن يصيبها م Kroه ولا سيما  
من أخيه ، وأعطي أمها مفاتيح خزانة مليئة بالمال بها خمسة ألف دينار ،  
لتحولها إلى قصرها وتكون ذخيرة لها ؛ فجزعت أمها وكانت تعدها ويعدها  
حباً ، وتضرعت إليه لا يخرج ، فوعدها بذلك . ولبث الحاكم أرقاً  
والضجر يكاد يقتله ، حتى مضى من الليل ثلثان ؛ وعندئذ قال لأمه لا بد  
من ركوب الليلة ، وإلا خرجت روحي . ثم ركب في الحال حماره الأشيب  
المدعو بالفخر ، ورافقه بطانته العتادة ؛ وكان أبو عروس صاحب العسس  
(كبير الشرطة) يطوف كل ليلة بالقصر مع رجاله ، وهم يسربون الطبول  
والبوقات الخفيفة ، فإذا خرج الحاكم تبعه في رجاله حتى أبواب المدينة .  
وخرج الركب إلى الجبل ، من درب يقال له درب السباع<sup>(٢)</sup> ؛ وما وصل  
إلى الجبل رد أبو عروس ورجاله ، ونسيا صاحب الستر والسيف ، ولم  
يصحبه سوى اثنين من الركابية<sup>(٣)</sup> ، ثم سار متوجلاً في شعب المقطم . وكانت

(١) مرآة الزمان النسخة الفتوغرافية في الجزء المشار إليه ص ٤٠٦ .

(٢) سمي كذلك لأن دار السباع كانت تقع فيه ، وكان موته في طريق القرافة الموصل  
إلى مقبرة الشافعي .

(٣) هم الذين يصحبون الركب الخلفي ، ويمتنون برركوب الخليفة والدواب التي يركبها .

أخته ست الملك ساهرة ترقب كل حركاته من قصرها ، وهو القصر الصغير أو القصر الغربي المقابل للقصر الخلافي أو القصر الكبير ، فما كادت تعلم بخروجه حتى اتخذت كل أهيتها ؛ وسبق الجنة فريستهم إلى المكان المقصود . وهنا نقول الرواية نacula عن أبي عروس صاحب الشرطة ، إن الحاكم لما وصل إلى الجبل صعد إلى رابية مرتفعة ، وتأمل النجوم قليلا ثم ضرب يدآ على يد وقال : ظهرت يا مشئوم ! ثم توغل قليلا في شعب الجبل ، فاعتراضه في الطريق عشرة من عرب بني قرة ، والتسوا منه صلة وإحسانا ، فأنجد معهم أحد الركابيين إلى صاحب بيت المال ليتحقق ملتمسهم ؛ والظاهر أن اعتراضهم للحاكم على هذا التحول يكن عفوا<sup>(١)</sup> . واستمر الحاكم في سيره مع الركاب الآخر ، حتى المكان الذي يقصده ، وهو في شرق حلوان وقد لاح الفجر . فخرج عبدا ابن دواس من مكانهما ، وانقضى عليه وطراحه أرضآ وهو يصبح بهما « ويلكم ماذا تريدان » ، فقتلاه وقطعا ذراعيه ، وشقا جوفه ، واستخرجا أمعاءه ، وقتلوا الصبي الركابي ، وقطعوا قوائم الحمار ، وحملوا أشلاء الحاكم إلى سيدهما في كسام ، فرافقوهما ابن دواس في الحال إلى ست الملك ، وسلمها الجثة ؛ فدفنتها في نفس مجلسها . وأنعمت على ابن دواس وعيديه بمال وتحف كثيرة ، ودعت في الحال كبير الوزراء خطير الملك أبا الحسين عمار بن محمد وأخظرته بما وقع ، واستحلفته على الكتان والطاعة ، وأمرته باستدعاء ولـي العهد عبد الرحيم بن الياس من الشام ، فنكتب إليه على لسان الحاكم أن يبادر بالعود ، فعاد بطريق البحر ، وبعثت ست الملك قائدا الساحل فاستقبله في مياه دمياط ، وسار به إلى تيسين وقتلـه ؛ وهناك روايات أخرى عن مصرعه نشير إليها فيما بعد<sup>(٢)</sup> . وفرقت ست الملك زهاء ألف دينار بين مختلف الأولياء ، وأذاعت لكي تطمئن الخواطر المصطربة ، ولتنقضي على الأقاويل ، أن أنحاها سينجيب سبعة أيام وأنه

(١) يقول التويري إن العشرة الذين اعترضوا على الحاكم ، إنما هم عبيد ابن دواس أعدهم لتنفيذ الجريمة ، وأنهم سبقو الحاكم ليلة خروجه إلى الجبل ، ثم انقضوا عليه وقتلـه ( نهاية الأربع مجلد ٢٦ ص ٥٨ ) .

(٢) المقريزى في انتظام الحنفاء ( المطرط ) لوحة ١٧٠ .

مدها بأوامره ، وأخذت كل أهبة لإنفقاء الجريمة ، وتدبر ما يجب لاختيار الخليفة الجديد .

وكان أول هم لست الملك أن تقضى على شركائهما في الجريمة ، فذهب سرها معهم إلى الأبد ، فلما استكملت أهبتها ، وأخذت البيعة للخليفة الطفل أبي الحسن على بن الحكم بأمر الله بمعاونة ابن دواس ، وأعلن خليفة مكان أبيه في العاشر من ذي الحجة (٤١١٥) ، واستوثقت من طاعة كتمة ، وباق الطوائف والزعماء ، استدعت ابن دواس وكان يعتقد أنه غداً أعظم رجل في الدولة ؛ وبينما هو في بعض أبهاء القصر ، صاح نسيم صاحب الستر في صبيان الخاص بإيعاز ست الملك ، بأن هذا هو قاتل مولانا الحكم فاقتلوه ، فانقضوا على ابن دواس وقطعوه بسيوفهم لربأ ، ثم قتلوا العبددين اللذين ارتكبا الجريمة ؛ ثم دبرت ست الملك أيضاً مقتل الوزير خطير الملك بعد ذلك بأشهر قلائل ، ولم تفر أحداً من وقفوا على السر ؛ وتلت هذه الإجراءات الدموية بسرعة وإحكام ، وذهب السر الرهيب مع الجناء إلى الأبد<sup>(١)</sup> )

هذه خلاصة ضافية لما تعرضه الروايات التي انتهينا عن مصرع الحكم بأمر الله ، وعن ظروف المأساة وبواطنها . ولكن القضايى وهو مؤرخ معاصر تقريراً ، كتب روايته بعد ذلك ب نحو ثلاثين عاماً فقط ، يضيف

(١) أورد هذه التفاصيل عن مصرع الحكم كثير من المؤرخين وفي مقدمتهم أبو هلال الصابى وقد كتب روايته بعد الحادث ب نحو ثلاثين عاماً فقط (راجع هذه الرواية في النجوم الزاهرة ج ٤ ص ١٨٥ وما بعدها) وكذلك أبو عبد الله القضايى وكتب بعد الحادث بقليل أيضاً (راجع عيون المعرف - مخطوط بدار الكتب من ١٨١ و ١٨٢) والذهبي (راجع المخطوط بدار الكتب مجلد ٢٢ في وفيات سنة ٤١١) وهو ينقل رواية القضايى ؛ وابن قراؤغلى في مرآة الزمان (المخطوط الجزء المشار إليه من ٤٠٥ - ٤٠٨) وابن خلkan (ج ٢ ص ١٦٧ و ١٦٨) وابن الأثير (ج ٨ ص ١٠٨ و ١٠٩) والمقرىزى في انتظام الحنفاء (المخطوط) لوحة ٦٩ ب ١٧٠ ؛ وراجع أيضاً أخبار الدول المنقطعة (المخطوط) وابن العميد (تاريخ المسلمين ص ٢٥٨) وابن العبرى (ختصر تاريخ الدول طبع اليسوعيين ص ٣١٢ و ٣١٣) ونهاية الأربع (ج ٢٦ ص ٥٨) وابن خلدون (ج ٤ ص ٦١) وغيرها .

إلى هذه الرواية فصلا آخر ، فيحدثنا عن خاتمة المأساة . وكيف اكتشفت آثار الجريمة ؟ فيقول إن الحكم لما سار في طريقه إلى المقطم ، وبعث أحد الركابيين مع نفر بني قرة الذين اعترضوا طريقه ، صرف الركابي الآخر عند قبر « القناعي » في وسط القرافة الكبرى . ولما م بعد الحكم كعادته في صباح اليوم التالي ، خرج القضاة والأشراف والقواد إلى الجبل ، فبحثوا عن الحكم حتى آخر النهار ولم يعثروا له على أثر ، وكرروا الذهاب على هذا النحو ثلاثة أيام دون جدوى ؛ وفي اليوم الرابع أعني يوم الخميس آخر شوال ، خرج مظفر صاحب المظلة ، ونسيم صاحب الستر ، وابن مسكن صاحب الرمح ، وعدة من زعماء الجندي والقضاة ورجال الدولة ، وتوغلوا في شب المقطم حتى بلغوا دير القصیر ، على مقربة من حلوان ؛ وعكفوا على البحث والتنقيب حتى عثروا بمحار الحكم الأشہب ، وقد قطعت ساقاه الأماميتان ، وعليه سرجه وبلحامه ؛ فتبينوا الأثر فإذا أثر راجل خلف أثر الحمار ، وأثر راجل أمامه ؛ فتبينوا ذلك الأثر حتى وصلوا إلى البركة الواقعة شرق حلوان ؛ فنزلها البعض وعثروا فيها بثياب الحكم ، وهي سبع جباب مزرونة لم تخل أذرارها وفيها أثر الطعان ، فعندها أيدن الناس بقتله<sup>(١)</sup> .

ثم تقول الرواية إن ست الملك بعد أن استتب لها الأمر ، وثبتت مصرع الحكم على هذا النحو ، أبدت الحزن عليه ، وأقامت عزاءه بالقصر ثلاثة أيام ، ثم استدعت جماعة العرب الذين اعترضوا سبيل الحكم ليلة الجريمة التماساً للعطاء ، وطلبت إليهم أن يقولوا ما يعرفون عن مقتل الحكم ، ووعدهم بالعفو والإحسان إذا أجابوا وإلا أعدمو في الحال ؛ فأقسموا جميعاً بأن لا علم لهم بشيء ، فضررت أعناقهم ؛ وتوصلت ست الملك لستر جريمتها بارتکاب جريمة أخرى ، فكانت كما قال الشاعر<sup>(٢)</sup> :

وأهل خباء صالح ذات بينهم      قد احتردوا في عاجل أنا آجله  
فأُفْلِتَ في الباغين أسائل عنهم      سُوكِلَك بالشىء الذي أنت جاهله  
على أن هنالك رواية في شأن هولاء الأعراب ينفرد بها الأنطاكي ،

(١) راجع رواية القناعي في التجوم الزاهرة (ج ٤ ص ١٩٠ و ١٩١) .

(٢) أخبار الدول المنقطعة (المخطوط) .

وهو مؤرخ معاصر للمأساة<sup>(١)</sup>، فهو يقول إن الحكم ليلة خروجه إلى المقطم، ومعه صبي ركابي فقط اعترضه سبعة من البدو أو سبعة فوارس من بنى قرة حسبما يروى لنا المقريزى ، والتسوا منه الصلة بمحفأة وغلظة ، فأجابهم بأنه لا يحمل مالا يدفعه لهم ، ولكنه يرسلهم إلى متولى بيت المال ابن بدوس ليدفع لهم خمسة آلاف درهم (أو عشرة آلاف على قول المقريزى) ، فقالوا لهم لا يمضون لأنهم لا يدفع لهم شيئا ، واشتد الجدل بينهم وبينه ، فطلبوه إليه أن يرسل معهم الصبي الركابي لينجز لهم ما وعد من عطاء ؛ وسار الركابي مع أربعة منهم صوب المدينة ، وتخلف الثلاثة الباقون ؛ ثم عاد الركابي بعد أن أدى مهمته يبحث عن سيده ، في المكان الذي اعتاد انتظاره فيه ، وطال بحثه دون جدوى حتى لقيه مساح بالجبل ، فسألته وذكر له صفة الحكم وصفة حماره ، فأخبره أنه رأى هذا الحمار في طريقه معرقا ، وسار معه إلى الموضع الذي شهد فيه .

وفي صباح اليوم التالي سارت الأميرة ست الملك وجميع الأمراء والقواد إلى الجبل ، يتبعونثر الحكم حتى وصلوا إلى دير القصدير<sup>(٢)</sup> ، وبخروا في الدير وجميع المواقع التي كان يرتادها فلم يقفوا له على خبر ؛ ثم عرروا

(١) بدأ الأنطاكي كتابة تاريخه حسبما يقرر في مقدمته سنة ٤٠٥ هـ في أنطاكية ، واستمر في كتابته حتى أوائل عهد الظاهر .

(٢) تحدث أبو صالح الأرمني في تاريخه عن دير القصدير ، وقد كان يومئذ من أعظم الأديار القبطية الملكية ، فذكر لنا عنه ما يأقى : « الدير المعروف بالقصدير على قمة الجبل الشرقي . وهذا الدير يشرف منه على بحر النيل المبارك وطرا ( وهي البلدة المعروفة القريبة من حلوان ) ، وأنشأه أرغاديروس الكبير بن تدوس الكبير ملك الروم على قبر معلميه القديس أرسانيوس ، وسماه باسمه . وكان أرسانيوس لهذا قد هرب منه وتعبد في برية القديس أبي مقار بوادي هبيب ثم انتقل إلى هذا الجبل وتعبد فيه . وعرف هذا الدير بدير القصدير ، ويعيد له عيد عظيم ، ويجتمع إليه خلق كثير ، وتحت بيته على الجبل بيعة أخرى نقرت في الجبل بالأزرميل فيها مدحنج ، وهو بيد الملkitin ، وفيه جماعة من رهبانهم . وفي هذا الدير مائة كنائس وعليه حصن دائري . وفيه منظرة وفيه مدافن ، وتحتها مقابر كثيرة نقرت في الجبل ؛ وفيها ما يناهز ستة آلاف راهب » ( تاريخ أبي صالح ص ٦٢ - ٦٦ ) .

وقد صدر مرسوم الحكم في رمضان سنة ٤٠٥ هـ ، بهدم هذا الدير حسبما تقدم في موضوعه ( ص ١٣٨ و ١٣٩ ) .

بعد ذلك بشيابه وفيها آثار الطعان والدماء ، ولكنهم لم يجدوا جثته ، فاستدلوا من ذلك على أنَّ البدو الثلاثة الذين تختلفوا عن رفاقهم ، هم الذين قتلوا ودفنوا في الجبل وأخسوا أثره .

وأتجهت مظنة التحرير إلى ابن دواس ، وكثُرت في حقه الأفوايل ، فعملت ست الملك على استدعائه إلى القصر ، حيث قتل حسبما تقدم ؛ ووجدت ست الملك في بعض صناديقه ، السكين التي كان يحملها الحاكم في كمه ، فثبت لدى الجميع حينئذ أنه هو مدبر الجريمة<sup>(١)</sup> .

وربما كان لهذه الرواية التي ينفرد بها الأنطاكي قيمتها من حيث التفاصيل الجزئية ؛ وليس بعيداً أن يكون هؤلاء الأعراب هم القتلة ، وأن يكون وقوفهم في طريق الحاكم أمراً مدبراً كما أشرنا إلى ذلك فيما تقدم ؛ ومن جهة أخرى فهي تنفي تهمة تدبير الجريمة عن ست الملك ، وإن كانت تتفق في اتهام ابن دواس وتخصبه بتدبيرها . وإذا كان من الصعب أن نقف عند هذه الرواية ، وأن نؤثر الأخذ بها دون غيرها من الروايات المعاصرة ، نظراً لأنفراها بهذا التفصيل ، فإنه مما يدعو إلى التأمل أنها ليست هي الرواية الوحيدة التي تنفي تهمة الجريمة عن ست الملك ، مع اتفاقها في جوهر الموضوع ، وهو أنَّ الحاكم بأمر الله قد ذهب ضحية المؤامرة والجريمة .

— ٤ —

ذلك أنَّ المقريزى أعظم مؤرخى مصر الإسلامية ، بالرغم من كونه يقدم إلينا في « اتعاظ الحنفاء » ملخص تفاصيل المؤامرة ، منسوبة إلى ست الملك ، وتفاصيل تنفيذها حسبما تقدم<sup>(٢)</sup> متفقاً بذلك مع معظم المؤرخين ، يعود بعد ذلك فيقدم إلينا رواية أخرى عن مصروع الحاكم بأمر الله ترى إلى نفي الاتهام عن ست الملك ، ينقلها إلينا عن عز الملك المسبحي ، مؤرخ الدولة الفاطمية ووزير الحاكم وصديقه . ونص هذه الرواية هو أنه « في الحرم سنة ٤١٥ هـ (١٠٢٤ م) فبض على رجل من بنى حسين ثار بالصعيد الأعلى ، فأقر بأنه قتل الحاكم بأمر الله في جملة أربعة أنفس تفرقوا في البلاد ، وأظهر قطعة من

(١) تاريخ الأنطاكي ص ٢٣٣ و ٢٣٤ و ٢٣٨ .

(٢) اتعاظ الحنفاء (المخطوط) لوحة ٦٩ ب و ١٧٠ .

جلدة رأس الحكم وقطعة من الفوطة التي كانت عليه ، فقيل له لم قتله ، فقال غيره لله وللإسلام ؛ فقيل له كيف قتله ، فأخرج سكيناً ضرب بها فواده فقتل نفسه ، وهو يقول هكذا قتله ؛ فقطع رأسه وأنفذه به إلى الحضرة مع ما وجد معه ، وهذا هو الصحيح في خبر قتل الحكم لا ما تحكيه المشارقة في كتبهم من أن أخته قتله «<sup>(١)</sup>».

وقد كان المسيحي مؤرخاً كبيراً ثقة ، وكان من عظام الدولة ، ومن معاصرى الحكم وخاصة جلسايه . والمرجع أنه وقف بنفسه على كثير من التدابير ، التي اتخذت عقب اختفاء الحكم ، وسمع من المصادر الوثيقة كثيراً من الأحاديث ، التي ذاعت حول مصرعه ؛ وليس ثمة شك في روایته الواقعية التي ينقلها إلينا عن ذلك الرجل المقوس عليه . ولكن هل قال ذلك الرجل حقاً ؟ وهل كان حقيقة من قتلة الحكم بأمر الله ؟ هذا ما نشك فيه ؛ ومن الصعب أن نعتقد أن رجلاً أو رجالاً من الكافة ، يستطيعون أن يدبوا وأن يتغلبوا وحدهم مثل هذه الجريمة المائة ، في مثل هذا الخفاء والإحكام ، اللهم إلا إذا كانوا مأمورين ، يعملون لحساب الرؤوس المدببة ذات القوة والخلول ؛ والظاهر أن الرجل المشار إليه كان من الفدائة أو الدعاة الهامين ، وأنه أراد أن يجعل من نفسه بهذه الدعوى بطلاً وشهيداً .

والملهم في رواية المسيحي هو أنها تبرىء ست الملك من تبعة الجريمة . وإن فالرواية تختلف في شأن ست الملك اختلافاً ظاهراً بين الاتهام والنفي ، ولكن مما يلفت النظر أنها تتفق جميعاً في أن الحكم بأمر الله ذهب ضحية الجريمة والمؤامرة ، وأنه توفى قتيلاً ، ولم يسفر البحث عن أي أثر بخشته ، ومن الصعب أن يقف المؤرخ عند أحد الرأيين بصورة حاسمة ، بيد أننا نستطيع بتمحيص هذه الروايات ، أن نستخلص منها ما يحملنا على ترجيح رأى بعينه في شأن المحرض على الجريمة ومرتكبها .

ذلك أن لدينا أربع روايات معاصرة ؛ فأبو هلال الصابي والقضاعي

(١) راجع الخططج ٤ ص ٧٤ ؛ ولم يصل إلينا تاريخ المسيحي وهو تاريخ مصر الكبير ، ولكن انتهت إلينا منه شذور كثيرة على يد المؤرخين المتأخرین . وتوجد منه قطعة صغيرة مخطوطة بمكتبة الاسكوريا حسبما نوضح فيما بعد في ترجمة المسيحي .

يتفقان في اتهام سُتّ الملك ، وكونها دبرت المؤامرة وقادت على تنفيذ الجريمة ، بمعاونة ابن دواس ورجاله ؛ ويتفق المسبحي والأنطاكي في تبرئة سُتّ الملك من تبعة هذه الجريمة ؛ والصابي مؤرخٌ حقيقٌ ثقة ؛ وإذا كان قد كتب روایته في المشرق بعيداً عن مصر ، فالظاهر أنه نقلها عن نفس المصادر التي نقل عنها معاصره القضاعي ؛ وكذلك الأنطاكي فيإن روایته عن الحاكم وعن الحوادث المعاصرة من أدق الروایات ، وأحفلها ، فإذا كان يغفل الإشارة إلى سُتّ الملك فربما كان في إشارته إلى اتهام ابن دواس قرينة غير مباشرة على اتهام سُتّ الملك باعتبارها أقوى شخصية في القصر يومئذ . وأما المسبحي والقضاعي<sup>(١)</sup> ، فقد كتب كلامها في مصر ، واتصل كلامها بشؤون الدولة وحوادث العصر اتصالاً وثيقاً ؛ وربما كانت رواية المسبحي أقرب إلى التحقيق ، لأنَّه كان معاصرًا للحوادث نفسها ، وكان وثيق الصلة بالحاكم نفسه وكل شخصيات البلاط يومئذ . ولكن المسبحي كان شيعياً يدين بالدعوة الفاطمية ؛ أفلًا تسبيغ هذه الصفة بعض الريب على روایته ؟ ثم لا يمكن تكون هذه الروایة ، روایة قصر يغذيها التحفظ والحرص على عدم المساس بشخصيات سامية ، كانت ما تزال ذكرها مقرونة بالإجلال ؟ والظاهر أنَّ حرص المقريزى على نقل هذه الروایة يرجع أيضًا إلى انتهائه إلى الفاطميين ، والعطف على ذكر أهالهم ، وميله إلى الأخذ بما يبرئهم . أما القضاعي فقد كتب بعد ذلك بنحو ثلاثة عاماً ، في عصر تضليل فيه الحرص على الذكرى ، ولم يكن يخشى المؤرخ أن يتمتع فيه بنوع من حرية الرأى والرواية ؛ هذا إلى أنَّ القضاعي لم يكن شيعياً بل كان سنياً ، وكان فقيها شافعياً ثقة ، وبذلَا كان أبعد عن التأثر بنفوذ القصر الفاطمي .

وعلى ذلك فربما كانت رواية القضاعي أقرب الروایات كلها إلى الصحة ، خصوصاً وقد أيدتها رواية معاصرة أخرى ، هي رواية الصابي ، وأيدتها بعد ذلك كثير من الروایات المتأخرة ؛ وإذا كنا لا نستطيع أن نقف عند جميع شروحها وتفاصيلها ، فقد نستطيع أن نقف عند حقيقة واحدة ، هي أنَّ

(١) توفي المسبحي في سنة ٤٢٠ هـ ، والصابي سنة ٤٤٨ ، والقضاعي سنة ٥٤٥ هـ ، ويحيى الأنطاكي سنة ٤٥٨ هـ .

الأميرة سُتْ المَلِكْ كانت روح المؤامرة ، وكانت هي الرأس المدبر للجريمة ؟ وفي ظروف العصر ، وفي تتابع الحوادث كما شرحتها ، وفيما انتهت إليه سياسة الحاكم الدموية وفوراته المذهبية المغفرقة ، من إثارة الأحقاد والحفاظ ، ودفع الدولة في طريق الدمار والانحلال ، ما يوحي هذا الرأي ؟ بل لقد كان فيما اتصفت به هذه الأميرة النابهة من قوة الخلال ، والفتنة والخزم ، ما يحملها على انتهاج هذا السبيل الدموي ، لتنقد دولة تصورتها مشرفة على الانهيار ، وملك أسرة تحرص على توطيد وتخليده .

وإذا كان لنا أن نحمل على هذه السياسة المكيافيلية الغادر ، فقد ينخفف من وقعتها ، ويشع في اتباعها مثل الحكم ذاته ، ووسائله الدموية المشيرة في تحقيق أغراض السياسة ؟ وقد تبررها قبل كل شيء خطورة الغايات التي اتخذت سبيلاً لتحقيقها .

ولما طويت صفحة الحكم ، واستقر في الأذهان مصرعه ، وصفا جو الإرجاف الذي ثار حول اختفائه نوعاً ، اتخذت الأبهة لتوليه ولده أبي الحسن على ؛ وكانت سُتْ المَلِكْ قد غدت منذ مصرع أخيها مرجع السلطان والأمر كله في شؤون القصر والدولة ، وكانت تحرص كل الحرص على كسب الحسين بن دواس ، حتى تكلل خطتها بالنجاح النهائي ؛ فاستدعته إلى القصر ، وأفهمته أنها تعتمد على ولاته وعونه في إقامة الخليفة الجديد ، فوعدها بمنتهى الإخلاص والطاعة . ثم أخرجت على بن الحكم ، وألبسته مظلة مرصعة ، وأركبته فرساً بمركب ذهب ، فخرج وبين يديه رئيس الرؤساء الوزير خطير الملك أبو الحسين عمار ، ونسيم صاحب السيف ، وعدة من الأساتذتين المحكين . فلما برق في فناء القصر ، تقدم الحسين ابن دواس قبل الأرض بين يديه ، وحذا حذوه سائر الزعماء والقادة ، وضربت البوقات والطبول ، وعلا التكبير والتهليل ، والخليفة الفتى يسلم يميناً وشمالاً . ثم فتحت أبواب القصر ، ودخل الناس جميعاً فسلموا وخدموا ، وتمت البيعة . وكتب إلى بلاد الشام والمغرب بوفاة الحكم ، وقيام ولده

الظاهر ، وطلب إلى الأمراء والعمال ، أخذ البيعة على نفوسهم ، وعلى من لديهم من سائر الطبقات<sup>(١)</sup> . وجلس الظاهر على كرسي الخلافة في يوم عيد النحر (عيد الأضحى) في العاشر من ذي الحجة سنة ٤١١ هـ (مارس ١٠٢١ م) أعني بعد مصرع أبيه بستة أسابيع ، ولقب بالظاهر لإعزاز دين الله . وكان مولده بالقصر الفاطمي في العاشر من رمضان سنة ٣٩٥ هـ ، ومن ثم فقد كان في مستهل عامه السابع عشر حينما ولد الملك . وأمه أم ولد تدعى رصد ، وقيل بل حرة تدعى آمنة بنت الأمير عبد الله بن المعز ، وإن ست الملك كانت تبغض آمنة هذه<sup>(٢)</sup> . وكان الحكم قد أنجب من الأولاد عدة . ويدرك لنا المقرizi في حوادث سنة ٣٩٤ هـ ، أنه في التاسع من صفر من هذه السنة ، ولد للحاكم ولد ، سمي بالحارث ، وكني بأبي الأشبال ، وكان سابع المولود ، ثم يذكر لنا بعد ذلك في حوادث سنة ٣٩٥ هـ ، بأنه في يوم الأربعاء العاشر من رمضان ، ولد للحاكم ولد ذكر ، سماه علياً ، وهو الذي تولى الخلافة وتلقب بالظاهر . ومعنى ذلك بأنه إذا كان هذا الولد ، وهو أبو الحسن على ، هو آخر من أنجب الحكم ، فيكون عدد أولاده ثمانية<sup>(٣)</sup> ، وربما ولد له بعد ذلك أولاد آخر لا تذكر لنا الرواية عنهم شيئاً ؛ بيد أن المعروف الذي تذكره لنا الرواية من أولاده ، هم أبو الحسن على وهو الظاهر ، وأبو الأشبال الحارث وقد توفي في حياته في ربيع الآخر سنة ٤٠٠ هـ<sup>(٤)</sup> ، وابنته تسمى ست مصر (سيدة مصر)<sup>(٥)</sup> ، وكان أبو الحسن على (الظاهر) قد حجب مذ ترعرع ، مع أمه في قصر عمته ست الملك خوفاً من سطوة أبيه كما قدمنا ؛ وكان لعمته عليه أعظم نفوذ وتأثير<sup>(٦)</sup> .

وافتتح الظاهر عهده بإقامة مأتم أبيه في يوم الخميس ٢٠ ذي الحجة سنة ٤١١ هـ فجلل القصر بالسوداد ، واستمر البكاء والعويل طول الليل<sup>(٧)</sup> ،

(١) انماط الجناء (المخطوط) لوحة ٧١ ب .

(٢) الأنطاكي ١ ص ٢٠٧ .

(٣) انماط الجناء (المخطوط) لوحة ٥٩ ب و ٦٠

(٤) نهاية الأربع (المخطوط) ج ٢٦ ص ٦٠ .

(٥) النجوم الزاهرة ج ٤ ص ١٩٢ .

(٦) الأنطاكي ص ٢٣٥ .

(٧) نهاية الأربع (المخطوط) ج ٢٦ ص ٦١ .

وأسبغت بذلك على المأساة صفتها الرسمية ، واختتمت فترة طويلة من الممss  
والإرجاف والريب .

وأخذ الظاهر بوعي عمه ست الملك ، في نقض سياسة أبيه تباعاً ، فألغى  
أحكام التحرير الصارمة ، ورخص للناس في شرب النبيذ واللiquor ، وفي سماع  
الغناء وتنظيم الملاهي ، وفي أكل الملوخيا والسمك ، وبجميع ما حرم الحاكم  
من قبل . بيد أن أعظم خطوة اتخذها في هذا السبيل ، هي إلغاء سياسة  
الإضطهاد الديني ، والعود إلى سياسة التسامح الفاطمية ، التي سار عليها العز  
والعزيز من قبل ، فأصدر سجلاً إلى النصارى والمهدود بإعلان سياسة التسامح ،  
 وأنهم أحرار في عقائدهم وفي شعائرهم ، وأنه لا إكراه في الدين ، وأن  
يزيلوا من أنفسهم ما تخيلوه ، ويتحققوا أنهم يحملون على حكم الصيانة  
والرعاية ، وينزلون منزلة أهل الحياة والحياة ، من آثر منهم الدخول في  
الإسلام اختياراً من قلبه وهداية من ربه ، فليدخل فيه مقبولاً مبروراً ، ومن  
آثر بقاءه على دينه من غير ارتداد ، كان عليه ذمته وحياته ، وعلى جميع  
أهل الملة حفظه وصيانته<sup>(١)</sup> .

وهكذا بدأ عهد جديد من السكينة والسلام ، وتنفس الجميع الصعداء ؛  
وابدى الظاهر اعتدالاً وروية ، وكان عاقلاً جواداً يجنح إلى الحلم والتواضع<sup>(٢)</sup> ،  
ويتبىء عن سياسة العنف التي أمعن فيها أبوه . وكان يشغف باللهو والشراب  
والغناء ، وكثيراً ما يعتكف بالقصر بين مجالى اللهو ، بينما تشرف عمه على  
تدبير الشؤون بقوة وذكاء وحزم . وفي أوائل عهده ، طورد الملاحدة  
يمتهن الشدة ، وقبض على زعمائهم وشيعتهم ، وقتل كثيرون منهم ، وصدرت  
الأوامر بتبعهم فيسائر الأنداء ، وأطلق من استباب منهم ورجع عن غيه ؛  
وهرب زعيم الدعاة حمزة بن علي ، ولكنه أخذ بعد ذلك ثم قتل حسيناً أشرنا  
إلى ذلك فيما تقدم . ورأى ست الملك أن تعيد النظر في جميع الإقطاعات  
والمنح التي قررها الحاكم ، والتي غدت عبئاً ثقيلاً على موارد الدولة ، فألغت  
معظمها ، وأبطلت كثيراً من الرواتب والأرزاق التي قررت دون حكمة ،

(١) الأنطاكي ص ٢٣٥ .

(٢) مرآة الزمان الجزء المشار إليه ص ٤٠٩ ، والأنطاكي ص ٢٣٥ .

وردت ما أبطله الحاكم من المكروس ، وارتجمعت جواهر ثمينة كان الحاكم وهبها وما تنازل عنه من حقوق الخزينة<sup>(١)</sup> فانتظمت بذلك مالية الدولة وتحسن مواردها .

ورفع الحظر المرهق الذى فرضه الحاكم على النساء منذ سنة ٤٠٤ هـ ، وأطلقى له حرية الخروج من منازلهن ، والتصرف في شؤونهن ، وارتباد ما يرغبن ارتباده من أماكن النزهة والتفرج . فتنفس النساء الصعداء ، وهرعن إلى الشوارع والميادين والحوائط فرحن مغبطين ، بعد أن كابدنهن الاحتياج في ظلمات المنازل زهاء سبعة أعوام ، واستردت القاهرة أوضاعها الطبيعية ، وسادها البشر والإنسان .

ولم يخل عصر الظاهر من بعض أعمال العنف التي اقتضتها بواتح السياسة القديمة ؛ فقد رأت ست الملك بعد أن قضت على ابن دواس ومعاونيه أن تقضى على الوزير خطير الملك مدير الدولة ، إما لأنه كان على علم بشيء من أسرار المؤامرة والجريمة التي زهد فيها الحاكم حسبما أشرنا إلى ذلك من قبل ، وإما لأنها خشيته من نفوذه وتأثيره على الظاهر ، ومن انتقاد الظاهر إليه وشغفه بملازمه ومناداته ؛ فدببرت مصرعه ، وقتل في ربيع الأول سنة ٤١٢ هـ ، لأشهر قلائل من جلوس الظاهر . وكان ولـي العهد السابق عبد الرحيم بن إلياس قد استقدم حسبما تقدم من دمشق بالخيلة والملائفة ، واعتقل منذ مقدمه ، فرأـت ست الملك أيضاً أن في بقائه خطراً على العرش ، فدست عليه من قتلـه . ويقال أيضاً إنه مات مسموماً من فاكهة مسمومة أرسلـتـ اليـه . بـيدـ أنـ هناكـ روـايةـ أخرىـ بأنـهـ توفـىـ متـحرـراـ بـسكنـ أـدخلـهاـ فـفيـ بطـنهـ ، وـأنـ الـظـاهـرـ حـيـنـاـ بـلـغـهـ أـمـرـهـ ، بـعـثـ إـلـيـهـ الـقـضـاءـ وـالـشـهـودـ فـأـثـبـتوـ اـعـرـافـهـ ؛ وـكـانـ مـصـرـعـ وـلـيـ الـعـهـدـ فـيـ أـوـاـخـرـ سـنـةـ ٤١٤ـ هـ قـبـلـ وـفـاةـ ستـ الـمـلـكـ بـقـلـيلـ<sup>(٢)</sup> .

ونـىـ إـلـيـ ستـ الـمـلـكـ أـنـ عـزـيزـ الـدـوـلـةـ فـاتـكـ الـوحـيدـيـ وـإـلـيـ حـلـبـ ، يـنـوىـ الخـروـجـ وـالـعـصـبـيـانـ وـالـاسـتـقـلـالـ بـحـكـمـ الـمـدـيـنـةـ ، فـلـجـاتـ إـلـيـ مـصـانـعـهـ وـأـرـسلـتـ

(١) الأنطاكي ص ٢٣٧ .

(٢) النجوم الزاهرة ج ٤ ص ١٩٣ و ١٩٤ .

إليه خلعاً وأموالاً ، ودست عليه في نفس الوقت غلامه بدرًا ليذبح مقتله ، وبذلت له وعوداً كبيرة ؛ ونفذ بدر جريمته على يد فتى هندي كان يهواه فانك ، فطعنه الفتى أثناء سكره في بعض مجالس أنسه ، واستأثر بدر بعد مصرع سيده بحكم المدينة ، وأقرته ست الملك على ولايته<sup>(١)</sup> .

وعنيت ست الملك أيضاً بأمر السياسة الخارجية ، فبعثت نيقفور بطريقك بيت المقدس ، سفيراً إلى باسيل الثاني قيصر قسطنطينية ، ليعمل على عقد أواصر التفاهم ، والصداقاة بين الدولتين ، ويقفه على ما اتخذه بلاط القاهرة من الإجراءات لتحرير النصارى ، ورفع الإرهاق عنهم وحمايتهم في أنفسهم وأموالهم ، وتجديد الكنائس ولاسيا كنيسة القيامة ، وما ترجوه مصر من عقد السلم والتفاهم مع الدولة البيزنطية ، واستئناف العلاقات التجارية معها ؛ ولكن هذه السفارة لم تثمر ثمرتها لأن ست الملك توفيت قبل أن يوفن الطريق إلى أدائها<sup>(٢)</sup> . ييد أن المدنة المنشودة عقدت بين الدولتين بعد ذلك بأربعة أعوام (سنة ٤١٨ هـ) ، وأعيد المسجد بقسطنطينية كما أعيدت كنيسة القبر المقدس ، وأذن لن أظهر الإسلام أيام الحاكم قسراً عنه ، أن يعود إلى النصرانية ، فعاد إليها كثير منهم<sup>(٣)</sup> .

ولبشت هذه الأميرة القوية النابهة منذ مصرع أخيها ، مدة ثلاثة أعوام ، تسهر على مصاير الدولة ، وعلى توطيد دعائمها ، وتوجيه شؤونها بفطنة وبراعة ؛ ثم توفيت في أواخر سنة ٤١٤ هـ ، وقد بلغت الخامسة والخمسين<sup>(٤)</sup> .

(١) النجوم الزاهرة ج ٤ ص ١٩٥ .

(٢) الأنطاكي ص ٢٤٤ .

(٣) المقريزى في الخلط ص ١٦٩ .

(٤) هذه رواية الأنطاكي ، وفي رواية أخرى أنها توفيت سنة ٤١٥ هـ .

## الفصل الثاني عشر

### معترك الأساطير

غلوض المأساة . روایات من نوع آخر . الروایة الکنسیة المعاصرة . روایة أبي صالح الأرمني . روایة ابن البرى . قصّة شروط شبيه الحاکم . مدلول هذه الروایات . أسطورة قبطية عن مصير الحاکم . عقلية الکنسیة في هذا العصر . حصر الاختفاء والمعجزات . الروح الذي أمل على الکنسیة مزاعها . نظرية الإختفاء . بعض قرائين تدلّ بـها . الشك في مصرع الحاکم . مزاعم الدعاة الملاحدة . السجل المتعلق على المشاهد . كيف يستعرض حزة أعمال الحاکم ويعللها . ما يقوله عن بواسط اختفائه . تبشيره برجنته . القيمة التاريخية لهذا السجل . إغفال الروایة للذكر . رسالة النبیة . ما يقوله الداعي عن غيبة الحاکم . استغلال الدعاة لهذا الزعم . اتخاذه أصلاً من أصول مذهبهم . تصويرهم للمرأى لرجعة الحاکم . إشارة حزة الى هذه الرجعة . اشتقاق هذه النظرية من فكرة المهدى المتظر . قوله في رجعة على وبنيه . هل للدعاة يد في اختفاء الحاکم أو في مصرعه ؟ دأى المستشرق ميلر . رجمان نظرية المؤامرة والخرامية . فتنة سكين الداعي .

- ١ -

لم يكن اختفاء الحاکم في تلك الليلة الشهيرة ، ليلة الاثنين السابع والعشرين من شوال سنة ٤١١ھ (١٣ فبراير ١٠٢١م) ، واجتماع مختلف القرائين والآثار على مصرعه بيد الجناة ، خاتمة حاسمة لعهده وسيرته وذكراء . أُجل أعلنت وفاة الحاکم ، وأقيم ولده أبو الحسن على مكانه في كرسى الخلافة ، وذلك يوم التحر (عاشر ذى الحجه سنة ٤١١ھ) لأسباب قلائل من اختفائه ، ولقب الظاهر لإعزاز دین الله ، وببدأت الخلافة الفاطمية عهداً جديداً ؟ ولكن ذكرى الخليفة الراہب ، لبست تغمّر الأفق مدى حين ، وتثير في المجتمع مختلف الفروض والأساطير . ذلك أن أدلة الجناية لم تكن واضحة ، ولم يقم دليل قاطع على القتل أو الوفاة ؟ ومن جهة أخرى فإن الحاکم بأمر الله لم يكن فيها زعموا ، شخصية عادية يغمرها العدم كما يغمر سائر البشر ،

وتطوى آثارها من ذلك العالم لغيبه في العالم الآخر ، بتلك البساطة التي أحاطت باختفائه . ألم يكن الحاكم شخصية خارقة تهيء في الحفاء ، وتزعم الإنصال بعوالم الغيب ، وترنو إلى مدارك السمو فوق البشر ؟ ألم يقدمه الدعاة السريون إلى الناس بأنه « ناطق الزمان » ، وأنه إله وروح حل في صورة البشر ؟ وهل من كانت هذه خواصه ومزاومه ، يسرى عليه قانون الفناء كما يسرى على جميع الناس ؟

لقد أجمع معظم الروايات المعاصرة والمتاخرة كما رأينا على أن الحاكم ذهب ضحية المؤامرة والجريمة ، على اختلاف بينها في مدبري المؤامرة ومرتكبي الجريمة ، ولكن هذه الروايات ليست كل شيء في تلك المأساة العجيبة ؛ فهناك طائفة أخرى من روایات ذات نوع خاص ودلالة خاصة ، لا تأخذ بنظرية المؤامرة والجريمة ، ولكنها تويد فكرة الاختفاء العمد والهجرة الأبدية ، وتسيغ بذلك على ذهاب الحاكم لونا من الحفاء الغامض ، كذلك الذي يغمر شخصيته وحياته كلها ؛ وإذا كانت هذه الروايات تجنب في مجموعها إلى نوع من الأسطورة ، فإنها مع ذلك تدخل في عداد التاريخ وتستحق الدرس بهذه الصفة ، خصوصاً وأن ما تقدمه إلينا من التفاصيل والواقع ليس في ذاته مستحيلاً ولا خارقاً .

وأول رواية من هذا النوع رواية كنسية كتبت في عصر الحاكم ذاته ، ووردت ضمن سير البطاركة أو سير البيعة المقدسة ، في ترجمة الأنبا زخاريا البطريرك القبطي المعاصر للحاكم ؛ وخلاصتها أن الحاكم خرج إلى الجبل ذات ليلة ، وسار في الجبل ومعه ركابي واحد إلى أن بلغ حلوان ؛ ثم نزل عن حماره ، وأمر الركابي أن يعرقه ففعل ، ثم أمره بالانصراف إلى القصر وتركه بمفرده ، فعاد الركابي كما أمر ؛ فلما لم يعد إلى القصر في اليوم التالي ، سُئل رجال القصر هذا الركابي عن سيده ، فأجابهم بأنه تركه في حلوان ، وعاد وحده نزولاً على رغبته ، فمضوا في طلبه ، فوجدوا الحمار معرقاً ، وبخروا عن الحاكم في كل موضع ، فلم يجدوه ولم يقفوا له على خبر أو أثر<sup>(١)</sup> .

(١) وردت هذه الرواية الكنسية بتفاصيلها إلى أوروبا في المخطوط الكنسي الذي سبقت الإشارة إليه .

ووردت في تاريخ الكنائس المنسوب لأبي صالح الأرمني ، والذى كتب في أواخر القرن السادس المجرى رواية مماثلة نصها : « وبهذه الناحية (أى حلوان) نزل الإمام الحاكم بأمر الله عن الحمار الذى كان راكبه ؛ وتقدم إلى الركابى الذى كان يصحبه إلى حيث يذهب بأن يعرقب الحمار ، وذهب هو وحده إلى داخل البرية ولم يرجع يعود ، ولا يعرف أين توجه إلى يومنا هذا ؛ وكان ذلك في سنة إحدى عشرة وأربعينات »<sup>(١)</sup> .

ويشير مؤرخ نصراني آخر ، هو ابن العبرى الذى كتب تاريخه في أواخر القرن السابع المجرى إلى مثل هذا الرأى ، فيقول في حوادث سنة ٤١١ هـ : « وفيها فقد الحاكم بن العزيز بن المعز العلوى صاحب مصر ، ولم يعرف له خبر » ، ثم ينقل قصة طوافه ومصرعه عن رواية القضاوى التى أوردناها فيما تقدم ، وذلك على سبيل الرواية والترديد فقط<sup>(٢)</sup> .

وتقول الرواية الكنسية أيضاً : « ولم تزل الناس مدة غيبة الحاكم وإلى أن انقضت مدة ولده يقولون إنه بالحياة . وكثير كانوا يتذمرون بزمه ، ويقول كل واحد منهم أنا الحاكم ، يتراءون للناس في الجبال حتى يأخذوا منهم الدنانير » . ثم تروى لنا قصة رجل يسمى « شروط » كان نصارياناً وأسلم ، ثم تعلم السحر والشعوذة ، وكان يشبه الحاكم شيئاً عجياً ، ولو أنه أطول منه بقليل ؛ فلما اختفى الحاكم ظهر في الناس باسم « أبي العرب » ، وادعى أنه الحاكم ، والتلف حوله بعض الناس ، وكان يطالب الأغنياء بالمال ، ويقول لهم إنه سيعيده إليهم عند رجعته إلى مملكته ؛ ثم استتر طيلة عهد الظاهر ، وهو مستمر على دعواه حتى اعتقد كثير من الناس أنه الحاكم ، وأنه يخفي نفسه لأمر مكتوم لا يعرفه سواه ؛ وفي أوائل عهد المستنصر نزح إلى البحيرة وتزلع عند بعض البدو ، وتظاهر بالنبوة ومعرفة الغيب ، واستمر في دعواه أنه الحاكم وأنه يعتزل الحياة العامة ، حتى ينتهي قطع طالعه الذى يخشأه ؛ ولما ذاع أمره . واهتمت السلطات بمطاردته توارى عن الأنظار ، ولبث مخفياً حتى عرف بأمره البطريرك سانوبيوس ، وأنفذ إليه مala وتعهده بعونه ورعايته<sup>(٣)</sup> .

(١) تاريخ أبي صالح الأرمني ص ٥٢ ب .

(٢) مختصر تاريخ الدول ص ٣١٢ و ٣١٣ .

(٣) الخطوط الكنسية المشار إليه .

وأول ما يلفت النظر في هذه الرواية الكنسية ، هو أنها لا تشير أية إشارة إلى فكرة المؤامرة أو الجرعة ، بل لا تشير مطلقاً إلى فكرة الوفاة ، ولكنها تمثل في جموعها إلى تأييد فكرة الغيبة والاختفاء، وتنسق في ذلك بالإشاعات والأساطير التي ذاعت في ذلك الشأن منذ اختفاء الحاكم ، واستمرت ذاته أيام ولده الظاهر .

على أن الرواية الكنسية لا تقف عند ذلك الحد . ذلك أن ابن العرى يحدثنا عن مصير الحاكم بعد اختفائه ، ويقول لنا إن كثيراً من الناس اعتقدوا حين اختفائه أنه جلأ إلى مكان بالصحراء واعتنق النصرانية ، ثم ترهب وقضى أيامه هنالك ؛ ثم يقول إنه ، أى المؤرخ ، حينما كان بدمشق سمع بعض كتاب الأقباط ، يقولون إن الحاكم حينما اشتدى مطاردة النصارى ، ظهر له يسوع المسيح كما ظهر لبولس الرسول فآمن به ، وتوارى سراً في الصحراء حتى توفي <sup>(١)</sup> .

ومما يحدركه أن هذه الأسطورة - أى أسطورة تنصر الحاكم وترهبه - ليست هي الأولى من نوعها ، فقد نسب جده المعز لدين الله إلى مثل ما نسب إليه ، وزعمت الرواية الكنسية أن المعز تأثر بما شهد من معجزة نصرانية ، هي تحرك جبل المقطم لدى صلوات الأنجيل النصارى وتضرعاتهم ، فنزل عن الخلافة لولده العزيز وتنصر وترهب ، ودفن بإحدى الكنائس <sup>(٢)</sup> . ويجب لكن نقدر مغزى هذه الروايات الكنسية أن نذكر الظروف التي نشأت فيها ، وأن نذكر موقف الكنيسة القبطية ، ونفسية المجتمع النصراني في عصر الحاكم بأمر الله ؛ فقد عانت الكنيسة وعاني النصارى في هذا العصر ، ضربوا من همة من الإضطهاد المادى والمعنوى ، وجذرت الكنيسة شرخاً نزلت بها منذ عصر الإضطهاد الرومانى ، فهدمت بيعها وأديارها ، ونهبت أموالها ، وبدد ترااثها

(١) لم ترد هذه الرواية في جميع الترجمات العربية التي انتهت إلينا من تاريخ ابن العرى ؛ ولكن الظاهر أنها وردت في الأصل السريانى . وقد كتب ابن العرى تاريخه بالسريانية ثم ترجم بعد ذلك ؛ وأوردها المستشرق دى سامي في كتابه I. p. 417 Religion des Druses .

(٢) كتاب الخريدة النفيضة في تاريخ الكنيسة ج ٢ ص ٢٤٨ . دراجع كتاب « مصر الإسلامية » ص ٧٨ وما بعدها .

المقدس ، وثل الأحبار كل هيبة ونفوذ ، وامتحن الكثير منهم ، وعاني المجتمع النصراني من القوانين والفروض الجديدة شر ما تعانيه أقلية مضطهدة ، من ضروب العسف والذلة والإلهاق ؛ ومن ثم فإن الروايات الكنسية المعاصرة تصور لنا هذا العصر ، عصر استشهاد الكنسية ورعاياها ، وتحدثنا في مواطن عديدة عن مختلف المعجزات النصرانية ، التي ظهرت في هذا العصر ، والتي كانت الكنسية تستمد منها العزاء والصبر على مغالية الحنة ؛ ومنها قصة فقي مسلم يسمى ابن رجاء تأثر بمعجزات المسيح فتنصر وترهب ، ورسموه قديساً باسم بولس ولقبوه بالواضح ؛ ومنها قصة أبي نجاح النصراني ، وكان من أعيانهم وأكابرهم ، فأراد الحكم أن يرغمه على الإسلام فأي فأمر بجلده حتى توفي ، وزعمت الأسطورة أن الماء كان يقطر من لحيته أثناء ضربه ، وأن المسيح ظهر له وتولى سقايته أثناء تعذيبه ؛ وقصة الرئيس فهد الوزير ، فقد قتله الحكم لأنه أبي الإسلام ، وأمر بإحرار جثته ، ولكن النار لم تؤثر فيها ؛ وقصة البطريرك زخاريا فقد اعتقله الحكم وطرحه للسباع لتأكله ولكنها نفرت منه ولم تمسه بأذى<sup>(١)</sup> ؛ وغير ذلك من الخوارق المزعومة ، التي تدل على روح الكنسية وعقليتها في هذا الظرف العصيب ، وعلى جنوحها إلى الاستعانة بسائل من الأساطير والمعجزات الجديدة ، لتأييد هيبتها المصدوعة ، وقوية نفوس رعاياها المؤمنين بقدرها وسلطانها .

فهل نعجب إذا كانت الرواية الكنسية ، تحدثنا عن مصير الحكم بأمر الله بهذا الروح ذاته ، فتحيط هذا المصير بأسطورة من أساطيرها ، وتصيف بذلك معجزة إلى معجزاتها ؟ إن في تقديم الحكم بأمر الله ، الخليفة الفاطمي ، في ثوب النادم المستنيب ، يبدو له المسيح ، فيرتد عن دينه ويتعنت النصرانية ، ثم يرهب ، ويقضى بقية حياته في بعض الأديار النصرانية ، لأعظم معجزة تقدمها الكنسية إلى المؤمنين ، وأعظم ظفر تستطيع أن تصوره لرعاياها ، في هداية ذلك الذي أنزل بهم شر البلايا والمحن أعواماً مديدة ، ثم انتهى به المطاف إلى أن غداً جندياً من جند المسيح. إن هذه الخاتمة لأعظم عقاب للأثم ، وأعظم ترضية للكنسية والمؤمنين ، وأبلغ انتقام يمكن أن تنزله الكنسية بخصيمها .

(١) راجع المخطوط الكنسي المشار إليه .

- ٢ -

ولاريب أن التاريخ لا يمكن أن يحفل بمثل هذه الأسطورة ، التي لم يوئدها أى دليل أو أية قرينة سوى الرواية الكنسية التي تفرد ببرديدها ، والتي تتم في الحال عما وراءها من الغايات والبواعث ؛ بيد أن هنالك في الرواية الكنسية الأولى شيئاً واحداً يمكن الوقوف به ، وهو ما تنوه به من اختفاء الحاكم أو غيابه دون الإشارة إلى مصرعه بصورة من الصور . ذلك أن هذه النظرية - نظرية الإختفاء - لم تكن دون صدى في حوادث العصر ووثائقه . وإذا استبعدنا فكرة المؤامرة والجريمة مدى لحظة ، واستبعدنا ما ينسب إلى الأميرة ست الملك ، من أنها هي التي دبرت مصرع أخيها على الوجه الذي بسطنا ، فإن الحوادث والقرائن الأولى التي أعقبت ليلة السابع والعشرين من شوال ، تسبغ على فكرة الإختفاء مسحة من الإحتمال . ذلك أن مصرع الحاكم أو وفاته ، لم يكن أول ما خطر لرجال القصر والدولة ، بل كان أول ما خطر لهم فكرة الغيبة ، فخرجوا في أثر الحاكم عدة مرات يبحثون عنه ويستقصون أثره قبل أن يؤمنوا بمصرعه ؛ ولبث الكرسى الخلائق شاغراً مدى ستة أسابيع حتى يوم عيد النحر (العاشر من ذى الحجة) ، ولم تعلن بيعة الخليفة الجديد حتى استقر لدى رجال الدولة أن الحاكم لقى حتفه بصورة من الصور ، أو على الأقل قد ذهب إلى غير ما عودة ؛ بيد أن فكرة مصرعه مهما كانت الصورة التي صورت بها ، ومهما كان الذين نسب تدبيرها أو تنفيذها إليهم ، لم تكن فيما يبدو من روایات العصر وأحاديثه ، حقيقة مقررة ، ولم تكن رأى السواد الأعظم من الناس . بل لقد أشارت بعض الروايات التي سلمت بمصرع الحاكم إلى صدى هذا الشك في مقتله ، فنرى ابن خلكان مثلاً يقول في ترجمة الظاهر ولد الحاكم ما يأقى : « وكانت ولايته بعد أبيه بمدة ، لأن أبوه فقد في السابع والعشرين من شوال سنة إحدى عشرة وأربعينأة ؛ وكان الناس يرجون ظهوره ، ويتبعون آثاره إلى أن تتحققوا عدمه ، فأقاموا ولده المذكور في يوم النحر »<sup>(١)</sup> .  
هذا وقد ألقى الدعاة الملائكة ، أعني حمزة بن علي وصحبه ، في اختفاء

(١) ابن خلكان ج ١ ص ٤٦٣ .

الحاكم فرصة لإذكاء دعوتهم وتغذيتها ، واتخذوا من هذا الإختفاء وظروفه الغامضة ، مستقى جديداً للزعم والإرجاف ؛ فزععوا أن الحكم لم يقتل ولم يمت ، ولكنه اختفى أو ارتفع إلى السماء ، وسيعود عند ما تحل الساعة فيما الأرض عدلاً ، وأضجح هذا الرعم أصلاً مقرراً من أصول مذهبهم . وقد انتهت إلينا في هذا الزعم ، أي زعم الغيبة والرجعة ، وثيقة هامة بقلم كبير الدعاة حمزة بن علي ذاته ، وفيها يشرح لنا ظروف هذا الإختفاء وبواعنه على ضوء دعوته وأصول مذهبة . وإليك ما جاء في تلك الوثيقة الهامة التي تقدم رغم غرابة شروحها ومزاعها إلى المؤرخ مادة للتأمل :

يقدم إلينا حمزة رسالته بهذا العنوان « نسخة السجل الذي وجد معلقاً على المشاهد في غيبة مولانا الإمام الحكم » وهي التي يفتح بها رسالته في متن الدعوة وأصولها حسبما نذكر بعد .

ويؤرخ الداعي هذه الرسالة بشهر ذي القعدة سنة ٤١١ هـ أعني عقب اختفاء الحكم أو بعده بأيام قلائل ، ويفتحها بدعوة الناس إلى المبادرة « بالتوية إلى الله تعالى ، وإلى ولية وحجه على العالمين وخليفته في أرضه ، وأمينه على خلقه أمير المؤمنين » وأنه قد سبق إليكما ، أعني إلى الناس « من الوعد والوعظ والوعيد من ول أمركم وإمام عصركم ، وخلف أئبيائكم ، وحجة باريكم وخليفته ، الشاهد عليكم بموبقاتكم ، وبجميع ما اقترفتم فيه ، من الإعذار والإإنذار ، ما فيه بلاغ من سمع وأطاع واهتدى ، وجاهد نفسه عن الموى ، وآثار الآخرة عن الدنيا ، وأتمن في وادي الجهalla تسبحون ، وفي تيه الضلال تخوضون وتلعبون ، حتى تلاقوا يومكم الذي كنتم به توعدون » .

وإن أمير المؤمنين قد أسبغ على الناس نعمه ، ولم يفر عليهم شيئاً منها ، ولم يدخل عليهم بجزيل عطائه ، ولم يشاركهم في شيء من أحوال هذه الدنيا « نزاهة عنها ورفضاً منه لها على مقداره ومكتبه ، لأمر سبق في حكمته ، وهو سلام الله عليه أعلم به ، فأصبحتم وقد حزتم من فضلاته وجزيل عطائه ، ما لم ينزل مثله بشر من الماضين من أسلافكم . . . ولم تناولوا ذلك من ول الله باستحقاق ، ولا بعمل عامل منكم من ذكر وآثر ، بل منته منه عليكم ولطفاً بكم

برأفة ورحمة ، واختباراً ليبلوكم أيكم أحسن عملاً ، ولتعرفوا قدر ما خصكم  
به في عصره ، من نعمته وحسن منه ، وجميل لطفه وإحسانه ، وعظيم فضله  
دون من قد سلف من قبلكم » .

وأنه قد أجري عليهم الأرزاق والنعم ، من الذهب والفضة والخيل المسومة والإقطاع والضياع ، ورفعهم إلى ذرى المراتب ، وشرفهم بأرفع الألقاب ، حتى غدوا سادة يحكمون ويطاعون ، وعاشوا في نعاء ورغد ، فأقبلوا على الدنيا وأغثروا بها ، وظنوا أنها سبيل الفوز في الآخرة ، وتظاهروا بالطاعة ، في حين أنهم متسلكون بالمعصية ، ثم يقول الداعي :

« ثم من نعمه الباطنة عليكم ، إحياءً لسنن الإسلام والإيمان ، التي هي الدين عند الله ، وبه شرفم وطهرتم في عصره على جميع المذاهب والأديان ، وميزتم من عبادة الأوثان ، وأبانتم عنكم بالذلة والحرمان ، وهدم كنائسهم ومعالم أديانهم . . . وإنقادت الذمة إليكم طوعاً وكرهاً ، فدخلوا في دين الله أفواجاً ، وبنى الجوامع وشيدوها ، وعمر المساجد وزخرفها ، وأقام الحج والجهاد ، وعمر بيت الله الحرم ، وأقام دعائم الإسلام ، وفتح بيوت أمواله ، وأنفق في سبيله ، وخفر الحاج بعساكره ، وحرر الآبار ، وآمن السبيل والأقطار ، وعمر السقايات ، وأخرج على الكافة الصدقات ، وستر العورات ، وترك الظلمات ، ورفع عن خاصتكم وعامتكم الرسوم والواجبات ، وقسم الأرض على الكافة شبراً شبراً ، وفتح لكم أبواب دعوته ، وأيدكم بما خصه الله من حكمته ، ليحشك على طاعته وطاعة رسوله وأوليائه عليهم السلام ، فشينتم العلم والحكمة ، وكفرتم الفضل والنعمة ، وآثارتم الدنيا كما آثروها قبلكم بنو إسرائيل في قصة موسى عليه السلام ، فلم يخبركم ولـي الله عليه السلام ، وغلق باب دعوته وأظهر لكم الحكمة ، وفتح لكم خارج قصره دار علم حوت من جميع علوم الدين وآدابه ، وفقه الكتاب في الحلال والحرام والقضايا والأحكام . . . وأمدكم بالأوراق والدواة والجبر والأقلام ، لتدركوا بذلك ما تقصون به وتستنصرون . . . ».

ثم يقول حمزة بعد أن يستعرض أعمال الحاكم على هذا التحول إنهم أي الناس ، لم يزدواجا إلا ضللا وإثماً وتمادوا في غ THEM وفجورهم ، وينبئ على

الناس هذه النازلة الأليمية ، وبخترهم من عواقبها . ثم يقول مشيراً إلى اختفاء الحكم : « فقد غضب الله تعالى ووليه أمير المؤمنين سلام الله عليه ، من عظم إسراف الكافة أجمعين ، ولذلك خرج من أوساطكم ، قال الله ذوالجلال والإكرام : « وما كان الله ليغفر لهم وأنت فيهم » ، وعلامة سخط ولد الله تعالى تدل على سخط رب تبارك وتعالي . فن دلائل غضب الإمام ، غلق باب دعوته ورفع مجالس حكمته ، ونقل جميع دواوين أوليائه وعيشه من قصره ، ومنعه عن الكافة سلامه ، وقد كان يخرج إليهم من حضرته ، ومنعهم من الجلوس على مصاطب سقائف حرمه ، وامتناعه عن الصلاة بهم في الأعياد وفي شهر رمضان ، ومنعه المؤذنين أن يسلموا عليه وقت الأذان ولا يذكرونه ، ومنعه جميع الناس أن يقولوا مولانا ولا يقبلوا له التراب ، وإنهاوء جميعهم من الترجل عن ظهور الدواب ، ثم لباسه الصوف على أصناف ألوانه ، وركوبه الأنوان ، ومنعه أولياءه وعيشه الركوب معه حسب العادة في موكبه ، وامتناعه عن إقامة الحدود على أهل عصره ، وأشياء كثيرة خفيت عن العالم ، وهو عن جميع ذلك في غمرة ساهون . . . . » ومن ثم « فقد ترك ولد الله أمير المؤمنين سلام الله عليه الخلق أجمعين سدى ، بخوضون ويلعبون في التيه والعمى ، الذي آثروه على المدى » .

ويختتم الداعى رسالته الغربية ، بتكرار الدعوة إلى التوبة والاستغفار ، وأن يتجه المؤمنون بأبصارهم إلى الطريق الذى سلكها أمير المؤمنين « وقت أن استتر » وأن يجتمعوا فيها بأنفسهم وأولادهم ، وأن يطهروا أقوالهم ، ويخلصوا نياتهم لله رب العالمين ، وأن يتولسوا إليه بالصفح والمغفرة ، وأن يرحمهم بعوده وليه إليهم... « والخدار الخدار أن يقفوا أحد منكم لأمير المؤمنين أثراً ولا تكشفوا له خبراً ، ولا تبرحوا في طريق يتولس جميعكم ... فإذا أطلت عليكم الرحمة ، خرج ولى الله أمامكم باختياره راضياً عنكم ، حاضراً في أوساطكم ، فواظبوا على هذا ليل نهار ، قبل أن تتحقق المعاقة ويفغل باب الرحمة ، وتخل بأهل الخلاف والعناد النقمة ، وقد أذر من أذر... الخ ». ويؤرخ الداعى رسالته بدء العقدة سنة إحدى عشر وأربعينات ، وينت

نفسه فيها بمولى دولة أمير المؤمنين ، ويدليلها بالحث على نسخها وقراءتها والعمل بما فيها<sup>(١)</sup> .

وهذا السجل يعتبر وثيقة مدهشة ، وربما كان بروحه وأسلوبه أقوى رسائل الدعاة وأهمها ، وما يلفت النظر بنوع خاص ما يطبعه من حرارة وأسى ؛ وإذاً كنا لا نستطيع أن نؤمن بأن الداعي يصدر فيه عن إيمان حقيق ، فإنه يتم على الأقل عن براعة الداعي ، في عرض ما يريد أن يعتبره الناس أساساً لعقيدة مدهشة ؛ هذا إلى أن هذا «السجل» يعتبر وثيقة تاريخية هامة ، بما يقدمه إلينا عن أعمال الحاكم وتصرفاته المختلفة ، في بادئ عهده ثم في خاتمته .

على أنه مما يلفت النظر أيضاً أن الروايات الإسلامية والنصرانية ، المعاصرة والمتاخرة ، لا تشير أية إشارة إلى هذا «السجل» ، الذي يقول لنا الداعي إنه وجد معلقاً على المشاهد ؛ ولو وقعت مثل هذه العلانية في إذاعة السجل بمساجد مصر لما أغفلت الرواية الإشارة إليها ، ولعل الدعاة حاولوا إذاعته فلم يفلحوا ، وقد اشتدت عليهم وطأة المطاردة ، عقب مصرع الحاكم كما رأينا ، فلاذوا بالاختفاء والاستثار ، وأصدروا الظاهر ولد الحاكم سجله الشهير بالتبور من تلك المزاعم الخارقة حسبما نذكر بعد .

وإلى جانب هذه الوثيقة ، التي كتبها حمزة بن علي عقب اختفاء الحاكم ، والتي يحاول فيها أن يعلل هذا الاختفاء وأن يشرح بواعثه ، وأن يطمئن المؤمنين على رجعة سيده ومولاه ، توجد بين رسائل الدعاة وثيقة عنوانها «الغيبة» تمس نفس الموضوع من ناحية أخرى ، وقد كتبت بعد اختفاء الحاكم بثلاثة أشهر عن لسان قائم الزمان (أى الحاكم بأمر الله) بقلم داع مجهول . والظاهر أن كاتبها هو المقتني أحد أكابر الدعاة وأحد «الحدود الخمسة» حسبما نوضح بعد ، وقد وجّهت إلى أهل الشام خاصة ، وفيها يذكرون قائم الزمان بالعهد الذي قطعوه ، ويحذرهم من الدجال الذي يزعم أن الأولوية انتقلت إليه ، والذى عاند الموحدين وحاصرهم ، ويقول إن

(١) ورد هذا السجل في مجموعة خطية قديمة تحفظ في دار الكتب برقم ٣٧ عقائد النحل وقد نشرناه كاملاً في نهاية الكتاب في قسم الوثائق .

الدين لا يصح إلا عند الامتحان ، ثم يخاطب الموحدين بقوله :  
« عشر الموحدين ، إذا كنتم تتحققون أن مولاكم لا تخلو الدار منه ،  
وقد عدمنه أبصاركم ... وإذا فسدت العدة ضرت البصر ؛ فهكذا إذا  
كانت المادة وائلة إلى النفوس الصحيحة ، فينظروا صورة الناسوت نظراً  
صحيحاً ، وإذا كانت المادة من فعل الأبالسة ومادة النطقاء والأئس وشرائعهم ،  
فيفسد النظر وما ينظر إلا بشر .

« وأعلموا معاشر الموحدين لولانا الحكم المعبد ، سبحانه وتزه عن  
الحد والحدود ، أن قائم زمانكم يطالبكم ، وقد شهدتم في مواثيقكم بعضكم  
على بعض ، بما شرطتموه على نفوسكم ... »<sup>(١)</sup> .

ثم يشير إلى أن كثيراً من الموحدين ، ارتدوا عما كانوا أقروا به وهو  
الاعتراف بألوهيته ، ويحذرهم من سلوك هذا الطريق ؛ ويشير إلى « الدجال »  
ويقول إنه قتل الكثرين بسبب عبادة الحكم ؛ وإن المولى غني عن  
عبادتهم ، وإنما هي أعمالهم ترد عليهم . ثم يقول : « ألم تعلموا أن مولاكم  
يراكمن من حيث لا تروننه . . . عشر الإخوان أحسنوا ظنكم بمولاككم ،  
يكشف لكم عن أبصاركم ما قد غطأها من سوء ظنكم » .

ويلوح لنا أن هذا « الدجال » المشار إليه في هذه الرسالة إنما هو  
عبد الرحيم بن إلياس ولـي العهد ، ووالـي الشام ؛ فقد اشتـد في مطاردة  
الدعاة ، حينما ظهرت دعوـتهم بالشـام ، وفتكـ بكثير من أتباعـهم وأنصارـهم ،  
وهو ما تـشير إـليـه الرـسـالـة .

تلك هي النظريات والشروح الغريبة التي جلأ إليها الدعاة السريـون لـتفـسيـر  
اختـفاءـ الحـاـكـمـ وـغـيـبـيـهـ ؛ ولا رـيبـ أنـ اختـفاءـ الحـاـكـمـ عـلـىـ هـذـاـ التـحـوـ الفـجـائـيـ ،  
كانـ ضـرـبةـ شـدـيـدـةـ لـلـدـعـاـةـ ، فـقـدـ كـانـ الحـاـكـمـ مـلـاـذـهـ وـحـامـيهـ ، وـكـانـ  
شـخـصـهـ مـحـورـ دـعـوـتـهـ وـعـمـادـ مـزـاعـمـهـ ؛ فـلـمـاـ اخـتـفـيـ الحـاـكـمـ انهـارتـ الدـعـوـةـ  
فـيـ مـصـرـ بـسـرـعـةـ ، وـتـفـرـقـ الدـعـاـةـ فـيـ مـخـتـلـفـ الـأـنـاءـ اـتـقـاءـ الـمـطـارـدـةـ . وـلـكـنـ  
الـدـعـاـةـ أـلـفـواـ فـيـ هـذـاـ الـظـرـفـ ذـاهـهـ مـسـتـقـيـ جـديـدـاـ لـدـعـوـتـهـ ، فـقـدـ اخـتـفـيـ الحـاـكـمـ

(١) وردت هذه الرسالة في المجموعة المحفوظة بدار الكتب برقم ٤٤ عقائد النحل ،  
والمجموعة المحفوظة برقم ٢٠ عقائد النحل مع شرح لها .

ولكن الى رجعة ، وليس على المؤمنين أن يعرفوا أين اختفى ، ولكن عليهم بالصلوة والاستغفار حتى يرضى عنهم ، ويعود إليهم عندما تحل الساعة ؛ ذلك لأنه اختفى غضباً عليهم لما أمعنوا فيه من الآثام والخطايا ، ولن يظهر إلا عندما تصفو قلوب المؤمنين وتصفو نياتهم ؛ وفي هذا الاختفاء ذاته ، دليل ساطع على ألوهيته وخارق قدرته ، وهو في السماء أو في الأرض روح بلا جسم ، يشرف على عباده « وإنه ليراهم من حيث لا يرونـه » .

هذا وقد مضى الى اليوم على مصرع الحاكم تسعةأة وثمانية وثلاثون عاماً ، ولا يزال الموحدون يؤمّنون برجعته ويرقبونها ؛ ولم يقل لنا الدعاة أني ومتى تكون هذه الرجعة من عالم الأبدية ، وكل ما هنالك أن حزنة يقول للمؤمنين في رسالته الشهيرة ، « إنه متى أطلت عليهم رحمة الله ، خرج ولـيـ الله إمامـهم باختـيارـه ، راضـياً عنـهم حاضـراً فيـ أوـسـاطـهـمـ . . . » . ويكرر الدعاة هذه الإشارة الغامضة الى مثولـ الحـاـكـمـ وـرـجـعـتـهـ فيـ رسـائـلـهـمـ ، ولا سيما رسالةـ الغـيـةـ التـىـ أـشـرـنـاـ إـلـيـهـ ، فـيـقـوـلـونـ : « إنـ مـوـلاـكـمـ لـاـخـلـوـ مـنـ الدـارـ وـقـدـ عـدـمـتـهـ أـبـصـارـكـمـ » « إنـ مـوـلاـكـمـ يـرـاـكـمـ مـنـ حـيـثـ لـاـتـرـوـنـهـ » « أـحـسـنـواـظـنـكـمـ بـمـوـلاـكـمـ ، يـكـشـفـ لـكـمـ عـنـ أـبـصـارـكـمـ مـاـقـدـ غـطـاـهـاـ مـنـ سـوـءـ ظـنـكـمـ » وأـمـثـالـهـ مـنـ الإـشـارـاتـ وـالـعـبـارـاتـ الرـمـزـيـةـ الـغـامـضـةـ . وـخـلـاصـةـ مـزـاعـمـهـمـ فـذـكـ هـوـ أـنـ مـتـىـ حلـتـ السـاعـةـ ، يـقـومـ جـنـدـ الـموـحـدـينـ مـنـ نـاحـيـةـ الصـينـ ، وـيـقـصـدـونـ إـلـىـ مـكـةـ فـ كـنـاثـبـ جـرـارـةـ ، وـفـيـ غـدـاءـ وـصـوـلـهـمـ يـبـدوـ لـهـمـ الـحاـكـمـ عـلـىـ الرـكـنـ الـجـانـيـ مـنـ الـكـعـبـةـ ، وـهـوـ يـشـهـرـ بـيـدـهـ سـيفـاـ مـذـهـبـاـ ، ثـمـ يـدـفـعـهـ إـلـىـ حـزـنـةـ بـنـ عـلـىـ فـيـقـتـلـ بـهـ الـكـلـبـ وـالـخـزـيرـ ، وـهـاـعـنـدـهـ رـمـزـ النـاطـقـ وـالـأـسـاسـ ؛ ثـمـ يـدـفعـ حـزـنـةـ السـيفـ إـلـىـ مـحـمـدـ «ـ الـكـلـمـةـ » وـهـوـ أـحـدـ الـحـدـودـ الـخـمـسـةـ ، وـعـنـدـئـذـ يـهـدـمـ الـموـحـدـونـ الـكـعـبـةـ ، وـيـسـحقـونـ الـمـسـلـمـينـ وـالـنـصـارـىـ فـ جـمـيعـ أـنـحـاءـ الـأـرـضـ ، وـيـمـلـكـونـ الـعـالـمـ إـلـىـ الـأـبـدـ ، وـيـسـطـوـنـ سـلـطـانـهـمـ عـلـىـ سـائـرـ الـأـمـمـ ؛ وـيـفـرـقـ النـاسـ عـنـدـئـذـ إـلـىـ أـرـبـعـ فـرـقـ :ـ الـأـوـلـىـ الـمـوـحـدـونـ وـهـمـ «ـ الـعـقـالـ » أـوـ «ـ الـعـقـلـاءـ » ، وـالـثـانـيـةـ أـهـلـ الـظـاهـرـ وـهـمـ الـسـلـمـونـ وـالـيـهـودـ ، وـالـثـالـثـةـ أـهـلـ الـبـاطـنـ وـهـمـ الـنـصـارـىـ وـالـشـيـعـةـ ، وـالـرـابـعـةـ الـمـرـتـدـونـ وـهـمـ «ـ الـجـهـالـ » أـوـ «ـ الـجـهـلـاءـ » ؛ وـيـعـدـ حـزـنـةـ إـلـىـ أـتـابـعـ كـلـ طـائـفةـ غـيـرـ الـمـوـحـدـينـ ، فـيـدـعـهـمـ فـيـ الجـيـنـ أـوـ الـيدـ بـمـاـ يـمـيزـهـمـ مـنـ

غيرهم ، ويفرض عليهم الجزية وغيرها من فروض الذلة والطاعة ، وأما أصحابه فالعقلاء منهم يصبحون أرباب السلطة والمال والجاه فيسائر أنحاء الأرض<sup>(١)</sup> .

والظاهر أن هذه المزاعم الأخيرة في سحق أبناء الأديان الأخرى ، مستمدة من أقوال حزة ذاته في رسالته المسماة « النهاية والبلاغة في التوحيد » إذ يقول : « وعن قريب يظهر مولانا جل ذكره سيفه بيدي ، وبذلك المارقين ويشهر المرتدین ويجعلهم فضيحة وشهرة لعيون العالمين ؛ والذى يبقى من فضلة السيف تؤخذ منهم الجزية وهم صاغرون ، ويلبسوا الغيار وهم كارهون »<sup>(٢)</sup> .

تلك هي نظرية الدعاة السريين ومزاعمهم في غيبة الحاكم وفي رجعته ، وهى نظرية في متى الإغراق والحرأة ، بيد أنه لا ريب في سخفها ، وقد ألقى الدعاة بعد انتصار دعوتهم في مصر ، ملادا لهم في الشام ، فوجهوا إليها أنظارهم ، وحاولوا بشر وحشهم ومزاعمهم الجديدة ، أن يستبقوا ولاء شيعتهم وأنصارهم هنالك ، وما زالت ثمة بقية من شيعتهم إلى يومنا وهم طائفة الدروز . بيد أن الدعاة لم يكونوا مبتدعين أيضاً في نظرتهم الجديدة ؛ فقدرتروا فكرة اختفاء الحاكم ورجعته على فكرة قديمة ، هي فكرة بعض غالاة الشيعة في المهدى المنتظر . ومنذ عصر على بن أبي طالب تبوا هذه الأسطورة مكانها . ويزعم هو لاء غالاة ، وهم الرافضة ، أن علياً لم يمت ، ولكنه حي غائب عن أعين الناس مستقر في السحاب ، صوته الرعد ، والبرق سوطه ؛ ومنهم من يقول مثل هذا القول في ابنه محمد بن الحنفية ، وأنه مستقر في جبل رضوى من أعمال الحجاز ؛ ويقول آخرون وهو فرقة الإثنا عشرية ، إن هذا الإمام المنتظر ، هو محمد بن الحسن العسكري ( وهو أيضاً من ولد على ) ، وإنه لم يمت ، ولكنه اختفى وغاب عن الأنوار ، ولا يزال مختفيا

(١) لخصنا هذه الشروح الأخيرة عن كتاب مخطوط عن طوائف لبنان لم يعرف مؤلفه ، وهو محفوظ بدار الكتب رقم ١٦ م .

(٢) توجد هذه الرسالة في مجموعة دار الكتب ( رقم ١٣٣ عقائد الشحل ) ، وسنعود إلى ستراعض محتوياتها بعد .

إلى آخر الزمان ، ثم يخرج فيملاً الأرض عدلاً كما ملئت جوراً<sup>(١)</sup> .

فالقول باختفاء الحاكم مستمد من هذه الأسطورة القديمة ؛ وقد كانت هذه الأسطورة ، أعني أسطورة الغيبة والرجعة ، وما يكتنفها من الرموز والغموض ، مبعث الخفاء دائمًا ؛ وكان هذا الخفاء ذاته مبعث الخشوع والروع في المجتمعات الساذجة المؤمنة ، وكان مبعثاً لأكثر من دعوة بالنبأة والإمامية ، بل كان مبعثاً للدعوى الألوهية ذاتها . أليس متى اختفى الخفاء والروع أن يغيب الحاكم على هذا النحو إلى حيث لا يعلم أحد ؟ وقد رأى الدعاة أن يستغلوا هذا الخفاء في تأييد دعوتهم ، وأن يبشوّا بين المؤمنين جواً من الرهبة والخشوع ، لذكرى ذلك الذي اختفى ليعود حين تحين الساعة ، «والذى يرى ولا يرى» .

على أن هناك نقطة غامضة في موقف الدعاة إزاء هذا الاختفاء ، إذا سلمنا بأن الحاكم اختفى ولم يقتل ؛ ذلك هو الدور الذي يحتمل أن يكون قد أداه الدعاة في هذا الاختفاء ذاته . فهل للدعاة يد ما في هذا الإختفاء ؟ وهل ذبروه أو اشتركوا في تدبيره ؟ أليس من المحتمل أن يكون الدعاة هم الذين أقنعوا الحاكم بأن يختفي تقوية للدعوة ، وتمكيناً للرعم بألوهيته لدى الأولياء والكافرة ؟ بل نستطيع أن نتساءل أيضاً ، أليس من المحتمل أن يكون الدعاة قد فكروا في اغتيال الحاكم خدمة لدعوتهم ، وأنهم ذبروا موافقة لاغتياله أو اشتركوا في تدبيرها ، واستطاعوا أن يحكموا تدبير جرمهم ، لكنّي يستغلوا بعد ذلك فكرة الإختفاء على النحو الذي أسلفنا ؟ هذه أسئلة قد تخطر على الذهن في مثل هذا الموطن ، خصوصاً وقد كان حزنة وصحبه أهلاً لكل اجراء ، ولا تبعد فكرة الجريمة عن أولئك الذين اجتروا على زعم الألوهية البشرية ، وسفكوا في سبيلها دماء الأبرياء . بيد أن هذه مسائل يحيط بها الظلام المطلق ، ولا يقدم التاريخ إلينا أية لحنة أو ضياء ، ومن المستحيل أن نعاملها بأكثر من فروض عارضة ، وستبقى أبد الدهر على التاريخ لغزاً مغليلاً .

بيد أنه من الغريب أن تلقى هذه الفرض المغرقة سبيلها إلى دوائر البحث

(١) ابن خلدون ، المقدمة ص ١٦٥ .

ال الحديث . فنرى المستشرق ميللر مثلاً يأخذ بنظرية اختفاء الحكم ويعمل علىها بما يأْتى : « أما إن أُخْتَه قد دبرت قتلَه نحْوَهَا من تَنْفِيذِهِ وَعِيدهِ طَبْقًا فَهُوَ حَدِيثُ خَرَافَةٍ ، وَالوَاقِعُ أَنْ مَصِيرَهُ لَمْ يَعْرِفْ قَطْ ، وَعِنْدِي أَنَّهُ طَبْقًا لِكُلِّ مَا نَعْرَفُهُ مِنْ حَيَاتِهِ ، قَدْ رَأَى اسْتِحَالَةَ تَحْقِيقِ مِبادِئِهِ فِي مِصْرَ ، فَاعْتَزَلَ الْحَيَاةَ وَاخْتَفَى فِي مَكَانٍ مَا ، لِيَقْضِي حَيَاتَهُ بَعِيدًا عَنِ الْأَنْظَارِ ، لِكَيْ يَعْتَقِدَ أَنْصَارُهُ عَلَى الْأَقْلَى أَنَّهُ هُوَ « النَّاطِقُ » حَقِيقَةً ( نَاطِقُ الزَّمَانِ ) وَأَنَّهُ سَيَعُودُ مِنْ رَمْسِهِ آخِرَ الزَّمَانِ فِي شَخْصِ الْإِمَامِ أَوِ الْمَهْدِيِّ ؛ وَهَذَا مَا لَا يَزَالُ مَائِلًا إِلَى الْيَوْمِ فِي عَقَائِدِ الدُّرُوزِ »<sup>(١)</sup> .

أَمَّا نَحْنُ فَازْلَنَا نَرْجِعُ نَظَرِيَةَ الْمُؤَامِرَةِ وَالْجَرِيمَةِ . وَسَوْاءً أَكَانَتِ الْمُؤَامِرَةُ مِنْ تَدْبِيرِ سَطْرِ الْمَلِكِ ، أَمْ مِنْ تَدْبِيرِ ابْنِ دُواسِ ، أَمْ كَانَتْ مِنْ تَدْبِيرِ الدُّعَاءِ أَنْفُسِهِمْ ، وَسَوْاءً أَكَانَ الَّذِي ارْتَكَبَ الْجَرِيمَةَ هُمْ عَبْيِدُ ابْنِ دُواسِ ، أَمْ الْبَدُو الَّذِينَ اعْتَرَضُوا الْحَاكِمَ لِيَةَ اخْتِفَاءِهِ ، أَمْ آخَرُونَ لَمْ يَعْرِفُوا ؛ وَسَوْاءً أَكَانَتِ الْبَوَاعِثُ السِّيَاسِيَّةُ أَمْ الْبَوَاعِثُ الْدِينِيَّةُ هِيَ الَّتِي أَمْلَتَ بِتَدْبِيرِ الْمُؤَامِرَةِ وَارْتَكَابِ الْجَرِيمَةِ ، فَإِنَّ مَا لَدَنَا مِنَ الرِّوَايَاتِ وَالْقَرَائِنِ ، عَلَى أَنَّ الْحَاكِمَ قَدْ زَهَقَ ضَحْيَةَ الْجَرِيمَةِ ، يَرْجِعُ فِي نَظَرِنَا كُلُّ فَرْضٍ آخَرَ مَا اسْتَعْرَضْنَا .

وَلَيْسَ مِنَ الْمُسْتَحِيلِ أَيْضًا ، أَنْ يَكُونَ الْحَاكِمُ قَدْ اخْتَفَى مِنْ تَلْقَاءِ نَفْسِهِ ، أَوْ بِتَحْرِيَضِ الدُّعَاءِ ، لِبَوَاعِثِ أَوْ مَشَارِيعِ خَيَالِيَّةِ أَوْ جُنُونِيَّةِ قَامَتْ فِي نَفْسِهِ ؛ بَيْدَ أَنَّ هَذَا الْفَرْضُ يَبْدوُ فِي نَظَرِنَا مِنَ الْفَسَادِ وَالْإِغْرَاقِ ، بِحِيثُ لَا نَجِدُ لَهُ مُوضِعًا مِنَ التَّارِيخِ .

\* \* \*

هَذَا وَالظَّاهِرُ أَنَّ فَكْرَةَ اخْتِفَاءِ الْحَاكِمِ بِأَمْرِ اللهِ ، لَبِثَتْ مُدِيَّ حِينَ تَرَدَّدَ بَيْنَ آوَّنَةٍ وَآخِرَى حَتَّى أَوَّلَيَّ عَهْدِ الْمُسْتَنْصَرِ بِاللهِ ، أَعْنَى بَعْدَ وَقْوَى الْحَادِثِ بِنَحْوِ رَبِيعِ قَرْنِ . وَقَدْ أَشَرْنَا فِيهَا تَقْدِيمًا إِلَى قَصَّةِ ذَلِكَ الْمَشْعُوذِ الَّذِي تُسَمِّي « بَأْبَى الْعَربِ » وَزَعَمَ حِينَأَنَّهُ الْحَاكِمُ ثُمَّ تَوَارَى بَعْدَ ذَلِكَ . بَيْدَ أَنَّ هَنَالِكَ قَصَّةً أُخْرَى مِنْ هَذَا النَّوْعِ كَادَتْ أَنْ تَحْدُثْ فَتْنَةً حَقِيقَيَّةً ؛ فَقِيْ رَجَبِ سَنَةِ ٤٣٤هـ ( ١٠٤٣ م ) فِي أَوَّلَيَّ عَهْدِ الْمُسْتَنْصَرِ ، ظَهَرَ بِمَدِينَةِ مَصْرِ شَخْصٌ

يدعى « سكين » كان يشبه الحكم في بعض ملامحه ، وادعى أنه الحكم ، وأنه بعث بعد موته وعاد من غيبته ؛ وقد كان سكين من عصبة الدعاة السريين منذ أيام حمزة ، وقد ورد ذكره في بعض رسائلهم . والظاهر أن الدعاة أرادوا بدفعه إلى هذه المغامرة ، أن يحاولوا إثارة الفتنة التي خدت ، وأن يطبقوا نبوعاتهم وما بشروا به في رسائلهم من رجعة الحكم بصورة عملية ؛ فالتقى حوله كل الملاحدة من شيعة الدعاة ، الذين يعتقدون أو يتظاهرون بالاعتقاد في هذه الخرافات؛ وفي ظهر ذات يوم سار سكين وأصحابه إلى القاهرة ، وقصدوا إلى القصر الكبير ، ولما حاول الجندي منهم نادى الملاحدة بأنه الحكم ، قد عاد من غيبته ، فارتاع الجندي لدى لحظة ، ثم ارتابوا في الدعوى فقبضوا عليه ، وحملوا على صحبه ، واعتقل الفريقيان في معركة حامية ضُجِّت لها أرجاء القصر ، وقتل من الملاحدة عدد كبير وأسر الباقون ، وصلب سكين وأصحابه وقتلوا بالنبل شر قتلة<sup>(١)</sup> .

وكانت هذه آخر مغامرة من نوعها ، ولا نسمع بعد ذلك شيئاً عن أولئك الدعاة الملاحدة أو دعوتهم بعمر ، ولا نجد بعد ذلك أثراً لأسطورة غيبة الحكم أو رجعته ، إلا في الشام حيث استقرت الدعوة في بعض أنحائه ، ورسخت حتى يومنا .

---

(١) ابن الأثير ج ٩ ص ١٧٧ ، وأبي الفداج ج ٢ ص ١٦٦ .

## الفصل الثالث عشر

### عصر الخفاء

عصر الخفاء في مصر الإسلامية . الشبه بينه وبين عصر الخفاء الأوروبي . ما يحيط بالدولة الفاطمية من التموض و الخفاء . اتساح الخلفاء الفاطميين بهذا اللون الخفي . ما يقول المز في كتابه إلى القرمي . شفف الخلفاء الفاطميين بأمر الغيب والتنبؤ . بعض روایات ذلك . خفاء الرسوم الفاطمية وبجالس الحكمة . عصر الحاكم ذرعة الخفاء . الشفف بالمحظوظ والخارق . ما تقوله الأسطورة عن الحاكم . إبطال التنبؤ . عيون الحاكم وجواصيه . اختفاء الحاكم عامل في إذكاء الخفاء . عصر الخفاء الإسلامي وعصر الخفاء الأوروبي . تماثل المزاعم والدعوات . الفارق بين العصورين .

كان عصر الحاكم بأمر الله ذرعة الخفاء في تاريخ مصر الإسلامية ؟ وكانت شخصية من أغرب ما عرف التاريخ : شخصية يحيط بها الخفاء من كل ناحية ، وثير من حولها الدهشة والروع ، في كل تصرفاتها العامة والخاصة ، ويلازمها الخفاء لا في هذه الحياة الدنيا وحدها ، ولكن في الحياة الأخرى أيضاً ، حيث تغادر هذا العالم في ظروف كالأساطير ؛ وذهن هائم مضطرب ، كما أنه يهبط في تصرفاته أحياناً إلى ضروب مثيرة من التطرف والتناقض والشنودة ، فإنه يرتفع أيضاً إلى ضروب من الحكمة والسمو تحمل على التقدير والتأمل . وكانت هذه الشخصية العجيبة تقىض من خفائها ، على المجتمع الذي تقىض على أقداره ومصائره ، وتطيع العصر كلها بطابعها العجيب . ولقد كان النصف الأخير من القرن العاشر الميلادي (النصف الأخير من القرن الرابع الهجري) عصر الخفاء في مصر الإسلامية ، كما كان القرن الثامن عشر عصر الخفاء في أوروبا ؛ وكما امتاز عصر الخفاء الحديث بالتعلق بالمحظوظ والخارق ، والتطلع إلى مدارك الغيب ، وذيوع الدعوات الإلحادية ، وقيام الجمعيات السرية المختلفة ، فكذلك يمتاز عصر الخفاء في مصر الإسلامية ،

بنزعة إلى استكشاف الغيب ، وإحياء عصر الخوارق ، وقيام الفرق الدينية السرية ، وبث الدعوات الإلحادية المغفرة . ويرجع هذا التشابه بين العصرتين إلى ظاهرة تاريخية معروفة ، هي أن عصور الحفاء في جميع مراحل التاريخ ، تلتقي جميعاً على اختلاف الظروف والأحوال في نقطة واحدة ، هي التعلق بالخارق والجهول ، وهي قبلة يتجه إليها الذهن البشري في جميع العصور والمجتمعات .

قامت الدولة الفاطمية بالمغرب في ظروف غامضة ، وكانت إمامتها ثمرة دعوة سرية يغمرها الحفاء والريب ؛ وكان أول خلفائها عبد الله المهدي ، شخصية غامضة لم يستطع التاريخ أن يقف على حقيقتها أو يتقصى نسبتها ، وقدم الفاطميون إلى مصر يحيط بهم وبأصلهم ونسبتهم وغاياتهم نفس الغموض والريب ، وقد كان هذا الحفاء الذي يغمر هذه الدولة القوية ، من أسباب قوتها ، واتسامها في نظر الكافة بعيسى المقدرة الخارقة .

وبعدت الخلافة الفاطمية منذ قيامها بمصر في سنة ٣٦٢ هـ بهذا الظاهر الخاص ، وهبت على المجتمع المصري في أواخر القرن الرابع المجري ، ريح من هذا الحفاء الذي تنفسه الخلافة الفاطمية حولها أينما حلت ؛ وكان الحلفاء الفاطميون يحرضون على الاتساح بهذه الحجب القاتمة ، التي لا تنفذ إليها أبصار الكافة ، ولا تكشف عما وراءها من المقاصد ؛ بل لقد كان هذا التعلق بالحفاء يتخذ في أوائل الدولة الفاطمية صورة رسمية ، فنجده الحلفاء الفاطميون يدعون معرفة الغيب ، ويظهرون بمظهر القدسية والارتفاع إلى ما فوق البشر<sup>(١)</sup> . وفي الكتاب الذي وجده المعز لدين الله إلى زعيم القرامطة ، وهو الكتاب الذي أشرنا إليه فيما تقدم ، ما يفصح عن هذه الدعوى بصرامة ، ففيه يقول المعز مثيراً إلى أدلة إمامتهم : « وكل ذلك دلالات لنا ، ومقدمات بين أيدينا ، وأسباب لإظهار أمرنا ، هدايات وآيات وشهادات ، وسعادات قدسيات ، إلهيات أزليات ، كائنات منشآت ، مباديات معيدات ، فما من ناطق نطق ، ولا نبي بعث ، ولا وصى ظهر ، إلا وقد أشار إلينا ، ولوح بنا ، ودل علينا في كتابه وخطابه ، ومنار أعلامه ، ومرمز كلامه ، فيما هو موجود

(١) ابن خلkan ج ٢ ص ٢٠ .

غير معهود ، وظاهر وباطن ، يعلمه من سمع الندا ، وشاهد ورأى من المأثور على » ثم يقول : « ولعلم من الناس من كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد ، أنا كلمات الله الأزلية ، وأسماؤه التامات ، وأنواره الشعشعانيات ، وأعلامه النبرات ، ومصابيحه البييات ، وبدايته المنشآت ، وآياته الباهرات ، وأقداره النافذات ، لا يخرج منها أمر ، ولا يخلو منها عصر »<sup>(١)</sup> .

وكان هذا القطاع إلى مدارك الغيب ، يبدو في شغف الحلفاء الفاطميين بالفلك والنجوم ، وكان المعز وولده العزيز يشغف كلاهما برصد النجوم واستقراء ما ورائعها من الأحداث . ويروى أن المعز وقف أثناء مباحثته في استقراء النجوم والطوالع على « قطع » في طالعه ، يقتضي اختفاءه عن وجه الأرض حولاً كاملاً ، وأنه نزل فعلاً على إشارة النجوم ، فاستخلف ولده العزيز على العرش ، ثم اختفى تحت الأرض في سرداد صنعه لذلك ، واستمر في اختفائه سنة كاملة ؛ وكان المغاربة ، وهم أولياء الدولة الفاطمية ، إذا رأوا غماماً سائراً ، ترجل الفارس منهم إلى الأرض ، وأواماً بالسلام يشير إلى أن المعز فيه . ثم خرج المعز بعد اختفائه ، وقد أحاط به سياج من الرهبة والخشوع<sup>(٢)</sup> .

ومما يروى أيضاً في دعوى الحلفاء الفاطميين في المقدرة على استكشاف الغيب ، أن العزيز بالله صعد المنبر ذات يوم فرأى رقعة كتب فيها :  
بالظلم والجور قد رضينا وليس بالكفر والخاقان

إن كنت أعطيت علم غيب فقل لنا كاتب البطاقة  
ويروى لنا المقريزى في شغف الحلفاء الفاطميين ، بأمور الغيب والطلسمات السحرية ، أنه اطلع على كتاب عتيق عنوانه « وصية الإمام العزيز بالله لولده الحاكم بأمر الله » يتناول فيه مؤلفه ذكر الطلسمات المختلفة ، التي رصدت على أبواب القصر الفاطمى ، وما أودع فيه من القوة الروحانية لقهر الأعداء

(١) انتهاج الخفاء (طبعة القاهرة) ص ٢٥٤ و ٢٥٧ . وقد أثبنا نص هذا الكتاب كله في قسم الوثائق لأهيه .

(٢) مرآة الزمان (المخطوط) في الجزء المشار إليه ؛ ونقله النجوم الظاهرة ج ٤ ص ٧٠ و ٧١ ، وابن الأثير ج ٨ ص ٢٢٠ .

وسحق المنافقين ، وينتقل إليها المقرizi أيضًا قصة طلس ، وجد أيام الظاهر بيبرس في بناء بعض أبواب القصر الفاطمي القديم ، وهو عبارة عن صنم نحاسي صغير ، يجلس على كرسي أقيم فوق قاعدة هرمية ، وبيده ممحففة بها كتابة باللغة القبطية القدمة ، فلما ترجمت وجد أنها طلس صنع للظاهر بن الحاكم ، وبه رق وعزم دعوات إلى الله ، بحراسة مصر وثغورها وصرف كيد الأعداء عنها<sup>(١)</sup> .

بل كان الخفاء يغمر رسوم الدولة الفاطمية ووسائلها وخططها ؛ وقد رأينا كيف عنيت الخليفة الفاطمية منذ استقرارها بمصر ، بتنظيم دعوتها المذهبية السرية وبها ، وكيف كانت هذه الدعوة تلقى في مجالس الحكمة ، أحياناً بالقصر وأحياناً بالجامع الأزهر ، وكيف كان يشرف على إلقائها قاضي القضاة نفسه ، ثم داعي الدعاة الذي يليه في المرتبة والمنصب . وقد صدرت في عهد الحاكم بأمر الله سجلات عديدة ، يإسناد أمر الدعوة إلى قاضي القضاة ، وتوكيله قراءة ما يقرأ من مجالس الدعوة وكتبه بالقصر ؛ وأحياناً يعبر عن ذلك في السجل «بأخذ الدعوة على الناس ، وقراءة ما يقرأ على من دخل الدعوة» . وفي سنة ٤٠٠ هـ ، صدر سجل بقطع مجالس الحكمة التي كانت تقرأ على الأولياء في يوم الخميس والجمعة ؛ ثم صدر في العام التالي سجل بإعادتها . وكما كانت مجالس الحكمة تتردد أحياناً بين التقرير والإلغاء ، فكذلك كان شأن النجوى أو الإنداوة الإختيارية التي كان يدفعها الأولياء والداخلون في الدعوة ، فقد كانت تتقرر أحياناً وتلغى أخرى . وإذا كانت الحكمة في تلك العصور تعنى نوعاً من الفلسفة الحرة ، فإن مجالس الحكمة كانت حسباً نبين بعد ، مزيجاً من الشروح الدينية المذهبية ، والفلسفة الإلحادية ، وكانت لدقها وخطورتها ، تحاط بسياج من التحفظ والتكتم ، لا ينفذ إليه سوى الخاصة من ذوى الأذهان الحرة . ثم كان قيام دار الحكمة في عهد الحاكم بأمر الله ، فغدت مثوى الدعوة السرية الفاطمية ، واحتشد فيها الدعاة والنباء السريون من كل ضرب ، وظهر في أواخر العهد حزة وشيعته يبشرون بدعوتهم المغرة ، وغير المجتمع المصرى سيل من هذه

(١) انظر ج ٢ ص ٢٩٤ و ٢٩٥ .

الدعوات الإلحادية الخفية ؛ وشخصية الحاكم من وراء ذلك كله ، تزداد تعقيداً وخفاء ، وتثبت من حوالها المدهشة والروع .

ولقد كان عصر الحاكم بأمر الله ذروة الخفاء في تاريخ مصر الإسلامية ؛ ولم تزد هر الدعوة إلى الخفاء والشغف به ، والتطلع إلى المجهول والخارق ، قدر ازدهارها في هذه الفترة ، التي ذاعت فيها الدعوات السرية ذيوعاً غريباً ، ونفذت إلى الطبقات الدنيا من المجتمع ، بعد أن شملت الطبقات العليا . وكان الحاكم نفسه إمام هذه الحركة يغذيها بتصرفاته وقدوته وغريب أطواره ؛ وكان هذا الدهن المائم المضطرب كأسلافه ، أشد ما يكون شغفاً باستقراء النجوم واستكشاف الغيب ؛ وقد أنشأ الحاكم بفلاة المقطم منزلة خاصاً خلوا به ، ومرصدآ يرصد منه النجوم ؛ وقد رأينا كيف كان الحاكم يكثر الخروج ليلاً إلى ربى المقطم ، وإلى فضاء البرية ، ويستطيع النجوم ويهم في استقرارها ، وكيف أنه حسبما تقول الرواية خرج إلى الجبل ليلة اختفائه ، يدفعه الوقوف على أمر في طالعه ، نبأته به الكواكب . وللرواية في ذلك طائفة من الأساطير ، منها أنه كان يخدم زحل وطالعه المريخ ، ويسفك الدماء تقرباً إليه ، وأن الشيطان كان يتشبه له في صورة هذا الكوكب ، ويخاطبه في أمور كثيرة ، وأنه من أجل ذلك لبس الصوف الأسود ، وأطلق شعره حتى تدلّى على كتفيه ، وجنه إلى التقشف والزهد<sup>(١)</sup> ؛ وفي هذه الأساطير التي ترجع إلى عصر الحاكم ذاته ، ما يفصح عما كان يغمر هذه الشخصية المدهشة ، من ألوان الخفاء المثير المروع معاً .

والظاهر أيضاً أن الحاكم كان يعمل على إذكاء هذا الخفاء المحيط بشخصه بأساليب منتظمة . ومن ذلك أنه رتب عصبة بارعة من الجواسيس والخبرين ، يطوفون بالأسواق والدور والجلالس بالليل والنهار ، ويرفعون إليه أخبار الناس ، وما يقع في جنبات مصر وبين الأسر ، من خفي الحوادث والأسرار ، وكان يستعين في ذلك بالنساء ولا سيما العجائز ، فكان وقوفه على هذه الأنباء الخفية ، مما يثير المدهشة ويحمل البسطاء على الاعتقاد في خارق مقدرته<sup>(٢)</sup> .

(١) المخطوط الكتني المشار إليه ، والنجم الزاهرة ( من مرآة الزمان ) ص ١٧٧ .

(٢) المخطوط الكتني ، والمكتن ابن العميد ص ٢٥٩ .

وكان الحكم يشجع الفلكيين والنجومين ويدعى عليهم عطاوه؛ ولكن الظاهر أن ريح الحفاء والتطلع إلى مدارك الغيب، ووصلت في سنة ٤٠٤ هـ، إلى حد من الإغراء الذي ينذر بالفوضى، وخشي الحكم من عواقب هذا الشغف بالتنبؤ، وسيطرة النجوم على عقول الكافة، فأصدر سجلاً بتحريم صناعة التنبؤ والكلام فيها، وأن ينفي النجمون من المملكة، وقدرأينا كيف استغاث النجمون بقاضي القضاة، فقد لم التوبة من هذه الصناعة المريبة، وأغفوا من قرار النقـ.

ثم كان اختفاء الحكم في تلك الظروف، التي تشبه الأسطورة في غموضها وخفاياها، وانعدام كل أثر يدل على مصيره، أو يلقى ضوءاً حاسماً على ظروف اختفائه أو مصرعه، فكان ذلك عاملاً جديداً في إذكاء شغف الحفاء، والتطلع إلى ما وراء الغيب، وإذكاء الدعوات السرية المفرقة، التي اتخذت من هذا الاختفاء مستقلاً جديداً لزعامتها وأساطيرها.

كان اختفاء الحكم نهاية النهاية، وذروة الذروة، في هذا الحفاء المغلق الذي لم يغمر حياته، ويطبع كل عصره، ويشير في هذا الأفق المزدوج ظلمات فوق ظلمات.

\* \* \*

وبعد فإننا نجد تمثيلاً عجيباً بين خواص هذه الفترة المدهشة، من تاريخ مصر الإسلامية، وبين خواص عصر الحفاء الحديث، الذي علاً صحف القرن الثامن عشر، بأعجب الروايات والسير، فقد احتشد في هذا القرن طائفة كبيرة من الدعاة السريين الذين يتسلّحون بأثواب الحفاء المغلق، مثل يعقوب فرنك أو (البارون فون أوفنباخ) ويوفس بلسامو (أوكاليوسترو) والكونت سان جرمان، والدكتور فوك، وغيرهم من أقطاب الدعاة والمشعوذين السريين؛ وقامت جمعيات سرية عديدة في ألمانيا وفرنسا، وذاعت حفاظ البناء الحر (الماسونية) في جميع أنحاء أوروبا؛ وهبت على المجتمعات الأوروبية ريح شاملة من الحفاء، ونفذت إلى كثير من نواحي الحياة العامة والخاصة معاً، وأحدثت هذه العوامل الخفية الغامضة، أثراًها في كثير من حوادث العصر السياسية والاجتماعية.

ومع أن أولئك الدعاة السريين الذين ظهروا في أوروبا في هذا العصر ، لم يذهبوا إلى حد الدعوة إلى النبوة أو الألوهية كما وقع في عصر الحفاء الإسلامي ، فإنهم جميعاً سلكوا نفس المنحى ، الذي يملأ به الحفاء في كل عصر ، فتحدثوا عن استكشاف الغيب ، وعن الجھول والخارق ، وعن سر الحياة والموت ، وعن الخلود في هذه الدنيا ؛ وكان بعضهم مثل كاليليوسترو يزعم النهاية إلى أسرار الغيب ، ويعقد لذلك جلسات خاصة يقوم فيها ببعض الرسوم الشرقية القديمة ؛ وبعضهم يزعم الخلود كالكونت سان جرمان ؛ وكان هذا الداعي المشعوذ يزعم أنه عاش قرونًا ، وأنه عاصر كليوباتره ملكة مصر ، ويوليوس قيصر ، وأنه عرف المسيح وكان من أصدقائه ، وعرف معظم ملوك أوروبا في مختلف العصور ، وغير ذلك من المزاعم الخارقة ؛ وكانت هذه المزاعم على غرايتها وطابعها الخرافى ، تلقى لدى الكافة ذيوعاً كبيراً ، فتندكى خيالهم ، وتثير فيهم الدهشة والروع .

وإذا تأملنا نظم الجمعيات السرية التي قامت في هذا العصر ، ألفينا بينها وبين نظم الدعوة الميمونية ، والدعوة السرية الفاطمية ومراتبها ، شبهها عجيبة<sup>(١)</sup> ، سواء في التدرج أو تحرى الغايات والمقاصد الإلهادية ، أو حشد الدعاء والمؤمنين . ويرجع ذلك بلا ريب إلى أن كثيراً من الجمعيات والفرق السرية الأوروبية ، كانت تستقي معظم نظمها وأصولها من الفلسفة والدعوات اليهودية المختلفة ، وأن الدعوات اليهودية كانت بدورها تستقي من المشرق ، أو أنها كانت ذات أثر كبير في توجيه حركات الحفاء المشرقية .

بيد أن هناك فارقاً جلياً بين العصرين ، فقد كانت دعوة الحفاء في المشرق يغلب فيها العنصر الروحي ، وكانت تميل إلى حشد الأولياء وتكوين المقادير والمبادئ قبل كل شيء ؛ ولكنها كانت في الغرب يغلب فيها العنصر المادي ، وكانت أكثر ميلاً إلى اجتناء المبررات المادية .

(١) سنتحدث عن الدعوة الميمونية والدعوة السرية الفاطمية بإفاضة في القسم الثاني من هذا الكتاب .

الكتاب الثاني

الدعوة السرية الفاطمية

# الفصل الأول

## ماهية الدعوة ومذهب التأویل

الإمام عباد السياسة الفاطمية . حرص الخليفة الفاطمية على ظفرها المعنوي . التجاوز إلى سلاح الدعاية المنظمة . الدعوة المذهبية . اتسامها بفقه آل البيت . الدعوة السرية . داعي الدعوة . مجالس الدعوة . سجل بإقامة الداعي وشرح مهماته . تصوير الكرمان لمعنى التأویل . ما ورد في المجالس المستنصرية . تفسير رمزي للبسملة . الرموز الرقية . السبعة والاثنا عشر . تأویل لل موضوع والصلة . تأویل الآيات القرآنية . التأویل عباد مجالس الحكمة . اضطراب الدعوة المذهبية في عصر الحكم . قيام جامعة دار الحكمة . مهتمماً في بث الدعوة .

نعرض الآن إلى ناحية أخرى هي أخطر نواحي عصر الحكم بأمر الله ، وأخطر نواحي العصر الفاطمي كله ، وقد آثرنا أن نتركها جانبًا خالدًا التحدث عن الحكم وعن حوادث عصره ، وأن نعالجها في قسم خاص بها . تلك هي خواص السياسة الفاطمية الدينية ، وأسرار الدعوة الفاطمية المذهبية ، ووسائلها وغاياتها .

قامت الدولة الفاطمية على أسس الدعوة الشيعية في ظروف غامضة ، وانشج الحلفاء الفاطميين بشوب الإمامية الدينية ، وردوا نسبتهم إلى على بن أبي طالب وفاطمة ابنة النبي ، ومساق إمامتهم إلى إسماعيل بن جعفر الصادق من ولد الحسن بن على ، ومن ثم كانت تسميتهم أيضًا بالإسماعيلية . وكانت هذه الإمامة ملاد السيادة الفاطمية وعمادها لدى الكافة ، وكان الحلفاء الفاطميين يحرصون جدًا على صفة الإمامة وعلى توسيدها ونشر لوائها بمختلف الوسائل ، إذ هي شعارهم الأساسي ، وعماد سلطنتهم الروحي ، ومعقد مطامعهم السياسية . وقد استطاعت الخليفة الفاطمية أن تخفي غير بعيد ثمرة كفاحها وظفرها ، فبسطت ظلها بعد إفريقية على مصر والشام والحرمين ؛ وكان هذا الإنضواء تحت لواء الخليفة الفاطمية يتخذ قبل كل شيء لون الظفر

السياسي . بيد أن الخليفة الفاطمية كانت تحرص على أن تحقق ظفرها المعنوي إلى جانب ظفرها المادي ، وأن تنزو عقائد المجتمعات التي يدفعها الفتح أو تحملها السياسة على الانضواء تحت لوائها ، ومن ثم كان نشاط الخليفة الفاطمية في بث دعوتها المذهبية ، وفي العمل على توطيد دعائهما ، وتمكين نفوذها المعنوي إلى جانب سلطانها السياسي .

ولما استقر الفاطميون بمصر ، وغدت مصر مزدهرًا ومتواهى ملوكهم ودولتهم ، شعرت الخليفة الفاطمية بالحاجة إلى مضاعفة جهودها المذهبية ؛ ذلك أنها لم تجد في مصر ، كما وجدت في فقار المغرب الساذجة مهدًا خصباً لدعوتها ، بل أفت في مصر مجتمعًا متقدمًا عركته الأحداث الدينية والسياسية ، فكان عليها أن تتوسل لغزوه بكل الوسائل السياسية والفكرية . ولم يكن اعتماد الخليفة الفاطمية في بث دعوتها على سلاح التشريع قدر اعتمادها على الدعاية السرية وغزو الأذهان بطرق منتظمة ؛ لأنه إذا كان التشريع وسيلة لسيطرة الكافة وتحقيق الطاعة الظاهرة ، فإن الدعاية المنظمة هي خير الوسائل لغزو الأذهان المستنيرة وحشدتها لتأييد الدعوة المنشودة . وقد كانت الدعوة السرية أنفذ وسائل الفاطميين إلى تبوء الملك ، فلما جنوا ثمار ظفرهم الأولى ، كانت الدعوة السرية وسليتهم إلى حمايتها وتدعيمها ، فكان لهم دعاء في سائر الأقطار الإسلامية ؛ وكانت مصر منزل ملوكهم وخلافتهم ، منبر هذه الدعوة ومركزها وجمعها ، تناسب منه إلى جنبات الإمبراطورية الفاطمية الشاسعة ، وإلى سائر الأقطار الإسلامية الأخرى .

وليس أدل على ما كانت ترتبه الخليفة الفاطمية من عظيم الأهمية على بث دعوتها المذهبية ، واتخاذها وسيلة نافذة لخشد المؤمنين والكافر تحت لوائهما ، مما ورد في كتاب المعز لدين الله إلى الحسن الأعظم زعيم القرامطة من تلك العبارة القوية التي يشير فيها المعز إلى عنایة الخليفة الفاطمية ببث دعوتها في مختلف الأقطار : « فما من جزيرة في الأرض ولا إقليم ، إلا ولنا فيه حجج ودعاة يدعون إلينا ، ويدلون علينا ، ويأخذون بتعتنا ، ويدكرون رجعتنا ، وينشرون علمتنا ، وينذرون بأسنا ، ويبشرون بأيامنا ، بتصاريف اللغات ، واختلاف الألسن ؛ وفي كل جزيرة وإقليم ، رجال منهم يفهون ،

وعنهم يأخذون ، وهو قول الله عز وجل : وما أرسلنا من رسول إلا بلسان  
قومه ليبين لهم <sup>(١)</sup> .

وكانت هذه الدعوة المذهبية تتحذّل منذ البداية صبغة رسمية ؛ ومذ قامت  
الخلافة الفاطمية بالقاهرة ، نراها تنتظم في القصر الفاطمي ، وتتحذّل صورة  
الدعوة إلى قراءة علوم آل البيت (علوم الشيعة) والتفقه فيها ؛ وكان يقوم  
بإلقائه هذه الدروس المذهبية أيام المعز والعزيز بنو النعمان ، وهم أسرة مغربية  
نابهة تولت قضاء مصر زهاء نصف قرن ؛ وكانت تلقى أحياناً في القصر ،  
وأحياناً في الجامع الأزهر ، وأحياناً كان يشترك في إلقائها بعض عظام الدولة  
مثل الوزير ابن كلس ، وزير المعز ثم ولده العزيز ، فقد كان يتولى قراءة  
علوم آل البيت وشرحها للكافة بنفسه ، وله في الفقه الشيعي رسالة مشهورة  
تعرف بالرسالة الوزيرية <sup>(٢)</sup> . وينوه المسبحي ، مؤرخ الدولة الفاطمية ،  
بإقبال الكافة على الاستماع لهذه الدروس المذهبية ، فيقول لنا إنه في ربيع  
الأول سنة ٣٨٥ هـ جلس القاضي محمد بن النعمان بالقصر لقراءة علوم آل  
البيت على الرسم المعتمد ، فات في الزحام أحد عشر رجلاً فنكففهم  
العزيز بالله <sup>(٣)</sup> . بيد أن هذه الدعاية المذهبية الظاهرية كانت ستاراً وتمهيداً  
لدعاية أخرى كانت تحاطب بنوع من التحفظ والتكتم ، ويشرف على تنظيمها  
وتلقينها زعيم ديني كبير ، يشغل منصباً هاماً في ديوان الخاص وينعت بداعي  
الدعاة . وكان هذا المنصب الخطير من أغرب الخطط الدينية التي أنشأتها  
الدولة الفاطمية ، كما كان داعي الدعاة من أغرب الشخصيات الرسمية التي  
خلقتها ؛ وكان داعي الدعاة يلي قاضي القضاة في الرتبة ويتزيناً بزيه ويتمنع  
بمثل امتيازاته ، وينتخب من بين أكابر فقهاء الشيعة المتضلعين في العلوم

(١) نشرنا نص كتاب المعز بأكله في نهاية الكتاب في قسم الوثائق .

(٢) سبقت الإشارة إلى ابن كلس في غير موضع ، وهو الوزير أبو الفرج يعقوب بن كلس ؛  
وكان في الأصل يهودياً ، ثم أسلم أيام كافور ، ووزر للمعز ثم العزيز ، وكان عالماً أدبياً ،  
واشتهر بمحايته للعلوم والآداب ، وهو أول من أدخل التدريس المنظم بالجامع الأزهر في عهد  
العزيز ، وكانت وفاته سنة ٥٣٨٠ (راجع المقريزى في المخطوطة ج ٢ ص ٢٠٧ وج ٣ ص ١١٩-١١٦) .

(٣) المقريزى عن المسبحي ، المخطوطة ج ٢ ص ٢٢٦ .

الدينية ، وفي أسرار الدعوة الفاطمية ، ويعاونه في نشر الدعوة اثنا عشر تقليباً وعدة كبيرة من النواب يمثلونه فيسائر النواحي . وكانت هذه الدروس الخاصة تلقى بعد مراجعة الخليفة وموافقته في إيوان القصر الكبير ، وتعقد للنساء مجالس خاصة بمركز الداعي بالقصر ، وهو المسما « بالدخول » وكان من أعظم الأبنية وأرجحها ، فإذا انتهت الفراغة أقبل المؤمنون والمؤمنات على الداعي ، فيسمح على رؤسهم بعلامة الخليفة ، ويأخذ العهد على الراغبين في دخول المذهب ، ويؤدي له التنجوى من استطاع ، وهي رسم اختيارى قدره ثلاثة دراهم وثلث يجبي من المؤمنين للإنفاق على الدعوة والدعاة . وكانت ثمة مجالس أخرى تعقد بالقصر أيضاً لبعض الهيئات والطبقات الممتازة من أولياء المذهب ، ورجال الدولة والقصر ، ونساء الحرم والخاص ، ويسودها التحفظ والتكتم ، ويحضر شهودها على الكافة ، وتعرض فيها الدعوة الفاطمية السرية على يد دعاة تفقهوا في درسها وعرضها ؛ وكان تلقن هذه الدعوة هو أخطر مهمة يقوم بها الدعاة ، بل كان في الواقع أهم غاية يراد تحقيقها . وكان للكافة أيضاً تصيب من تلك المجالس ، فيعقد للرجال مجلس بالقصر ، ويعقد للنساء مجلس بالجامع الأزهر ، ويعقد مجلس للأجانب الراغبين في تلقى الدعوة ؛ وكان الداعي يشرف على هذه المجالس جميعاً إما بنفسه أو بواسطة نقبائه ونوابه ؛ وكانت الدعوة تنظم وترتباً طبقاً لمستوى الطبقات والأذهان ، فلا يتلقى الكافة منها سوى مبادئها وأصولها العامة ، ويرتفع الدعاة بالخصوصية والمستويات إلى مرادها وأسرارها العليا<sup>(١)</sup> .

وقد انتهت إلينا وثيقة رسمية هامة هي سجل فاطمي بإقامة داعي الدعوة ، وبيان مهمته و اختصاصاته ، وما يجب عليه اتباعه لإذاعة الدعوة ؛ وقد جاء فيه بعد الديباجة شرحاً لمقاصد الدعوة ما يأتي : « وإن أمير المؤمنين بما منحه الله تعالى من شرف الحكم ، وأورثه من منصب الإمامة والأئمة ، وفرض عليه من التوقيف على حدود الدين ، وتبصير من اعتمد بمحبه من المؤمنين ، وتنوير بصائر من استمسك بعروته من المستجيبين ؛ يعلن بإقامة الدعوة المادية بين أوليائه ، وسبوغ ظلها على أشياعه وخلصائه ، وتغذية أفهامهم

(١) المقريزى في الخطط ج ٢ ص ٢٢٥ و ٢٢٦ . وصبح الأعشى ج ٣ ص ٤٨٧ .

بلبانها ، وإرهاف عقولهم ببيانها ، وتهذيب أفكارهم باطائفها ، وإنقاذهم من حيرة الشكوك بمعرفتها ، وتوقيفهم من علومها على ما يلحب لهم سبل الرضوان ، ويفضي بهم إلى روح الجنان وريح الحنان ، والخلود السرمدي في جوار الجواد المنان . . . .

ومنها في شرح واجبات الداعي وطرق تلقين الدعوة : « وخذ العهد على كل مستجيب راغب ، وشد العقد على كل منقاد ظاهر ، من يظهر لك إخلاصه ويقينه ، ويصبح عندك عفافه ودينه ، وحضوره على الوفاء بما تعاهدتم عليه . . . ، ولا تكره أحداً على متابعتك والدخول في بيتك . . . ولا تلق الوديعة إلا لحفظ الودائع ، ولا تلق الحب إلا في مزرعة لا تكدر على الزارع ، وتوجه لغرستك أجل المغارس ، وتوردهم مشارع ماء الحياة المعين ، وتقر لهم بقربان الخالصين ، وتخبرهم من ظلم الشكوك والشبهات إلى نور البراهين والآيات ؛ وائل مجالس الحكم التي تخرج إليك في الحضرة على المؤمنين والمؤمنات ، والمستحبين والمستحبات ، في قصور الخلافة الظاهرة ، والمسجد الجامع بالمعزية القاهرة ؛ وصن أسرار الحكم إلا عن أهلها ولا تبذلها إلا لمستحقها ، ولا تكشف للمستضعفين ما يعجزون عن تحمله ، ولا تستقل أفهمهم بتقبيله ؛ واجمع من التبصر بين أدلة الشرائع والعقول ، ودل على اتصال المحتل بالمنون ؛ فإن الظواهر أجسام ، والبواطن أشباحها ؛ والبواطن أنفس ، والظواهر أرواحها ، وإنه لا قوام للأشباح إلا بالأرواح ، ولا قوام للأرواح في هذه الدار إلا بالأشباح ، ولو افترقا لفسد النظام ، وانتسخ الإيجاد بالإعدام . . . . »

« واتخذ كتاب الله مصباحاً تقتبس أنواره ، ودليلاً تتفق آثاره ، واتله متبصرأ ، ورددده متذكرأ ، وتأمله متذكر ، وتدبر غوامض معانيه ، وانشر ما طوى من الحكم فيه ، وتصرف مع ما حلله وحرمه ، ونقضه وأبرمه ، فقد فصله الله وأحكمه ، واجعل شرعه القويم الذي خص به ذوى الألباب ، وأودعه جوامع الصلوات ومحاسن الآداب ، سبيلاً تتبع جادته ، وتبليغ في الاحتجاج محجته ، وتمسك بظاهره وتأويله ومثله ، ولا تعدل عن منهجه وسبله . . . . »<sup>(١)</sup>

(١) راجع صبح الأعشى ج ١٠ ص ٤٣٤ وما بعدها .

وفي هذا السجل الذي أثبتنا نصه كاملاً في آخر الكتاب ، أكثر من إشارة إلى سرية الدعوة ، والحرص على تلقينها إلى المستنيرين والخاصة ؛ وفيما أوردنا من فقراته بالأخص إشارات إلى ما تمتاز به الدعوة من المعانى والتأويلات الظاهرة والباطنة ، وهى المقصودة ببئها وتلقينها .

وقد عرضنا من قبل ، في حديثنا عن الإمامة ، إلى ما ينسب إلى الأئمة من ادعاء الغيب والمقدرة على إitan الحوارق ، ورأينا كيف يؤيد بعض الدعوة الإسماعيلية هذه المزاعم في كتبهم ، بل وكيف يرفعون بعض الأئمة إلى مرتبة النبوة ، وينسبون إليهم بالفعل إitan الحوارق والمعجزات ، وكيف ينتي بعض الدعوة من جهة أخرى نسبة هذه المزاعم إلى الأئمة . ثم رأينا بعد ذلك كيف كان الحلفاء الفاطميون يتوجهون إلى التعلق بمدارك الغيب ، ويغلب عليهم شغف الحفاء .

على أن هذه المسألة ليست إلا ناحية واحدة من مسألة أخرى متعددة النواحي ، وهي تتعلق بالدعوة الإسماعيلية ذاتها ، وما يحيطها الدعوة به من ضروب الحفاء والغموض ، والتوصيل إلى ذلك من القول بالتأويل والدعوة الظاهرة والباطنة ، والمعنى الظاهر والمعنى الباطن وهو ما ينوه به السجل المذكور ، ومنطق الرموز والأرقام ، وأمثال ذلك ، مما يراد به أن تلقى على الدعوة الإسماعيلية ، أو الدعوة الفاطمية ، حالة من الحفاء والروع ، تجعلها فوق إدراك الكافة .

ويقدم إلينا الداعي حميد الدين الكرماني ، داعية الحكم بأمر الله ، وهو من متكلمة الإسماعيلية وفقائهم ودعاتهم ، في كتابه « راحة العقل » تصويراً فلسفياً لمسألة الظاهر والباطن ، يقول فيه ، إن التربية والمداية في وجودها تابعة لوجود الدعوة الظاهرة والدعوة الباطنة ، كما أن وجود البيوسة تابع لوجود البرودة التامة والحرارة التامة ؛ والدعوة الظاهرة التي هي العبادة العملية ، على الحرارة التامة ، والسياسة التابعة في وجودها للحرارة التامة الحافظة لنظام الأمور على البيوسة التابعة في وجودها للحرارة التامة الحافظة لصور الأجسام ؛ والدعوة الباطنة التي هي العبادة العملية التي تتأول عن الدعوة الظاهرة ، وتعدل كل موجود فيها ، وضعاً في موضعه ، على البرودة التامة ، التي تعدل

الحرارة التامة ، فتكون فيها الحياة والتعليم والعلوم والمداية ، إلى الولاية التابعة في وجودها للدعوة الباطنة التي تجمع الأنفس إلى طريقة واحدة في توحيد الله تعالى ، فتجعلها شيئاً واحداً ، على الرطوبة التي تصل أجزاء الجسم الكثيف بعضها ببعض ، وذلك يوجب عن كون الباب جاماً لأمور الدعوة الظاهرة التي هي الأمور الشرعية والأمور السياسية . إن النار جامدة لطبيعتين هما الحرارة والبيوسة . وعن كون الحجة جاماً لأحكام الدعوة الظاهرة ، وتعلم الدعوة الباطنة التي هي العبادة العملية . أن الهواء جامع لطبيعتين هما الحرارة والرطوبة . وعن كون الداعي جاماً للدعوة الباطنة التي هي العبادة العملية والتعليم والمداية إلى الولاية . أن الماء جامع لطبيعتين هما البرودة والرطوبة<sup>(١)</sup> .

وقد وردت في « المجالس المستنصرية » إشارات عديدة إلى مسألة الظاهر والباطن ، ترينا إلى أي حد كان الدعاة يعتمدون على هذه المسألة في إثارة الخفاء والروع في نفوس « المؤمنين » . فمن ذلك قول الداعي في المجلس الأول : « وارجعوا في المشكلات إلى من جعله الله بهدايتكم خير كفيل ، فإن الظاهر والباطن كالروح والجسد إذا اجتمعا ، انفتحت الفوائد ، وعرفت المقاصد ، وأدركت النفس بتوسط الحواس ، ما في العالم من البدائع ، فاستدللت بوجود الصنعة على معرفة الصانع »<sup>(٢)</sup> ؛ وقوله في المجلس الثاني معلقاً على الآية : « وذروا ظاهر الإثم وباطنه » ، « فن عبد الله تعالى بظاهر دون باطن ، أو بباطن دون ظاهر ، فهو كمن يعبد على حرف ، لأن كل كلمة تفيد معانها ، ولا تنتهي إلى الغاية فيها ، خصصناكم بإعادة القول في بيان تأويلها »<sup>(٣)</sup> .

ويلجاً الدعابة فضلاً عن ذلك إلى رموز الأرقام ، وينذهبون في ذلك مذاهب خيالية ؛ فمن ذلك تفسير الداعي « للبسملة » وكلماتها وحروفها ، وكون كلماتها الأربع ، تشتمل على تسعه عشر حرفاً ، منهم « بسم الله » سبعة أحرف ، إشارة إلى الأئمة السبعة الذين في كل عصر منهم إمام يؤدى إلى أهل عصره

(١) راحة العقل في السور السادس ، المشرع الثاني ، ص ٢١٣ و ٢١٤ .

(٢) المجالس المستنصرية ص ٢٧ .

(٣) المجالس المستنصرية ص ٢٩ .

ما أقامه الله تعالى لتأديته ، و «الرحمن الرحيم» ، وحروفها إثنا عشر ، مثل على الحجج الإثنى عشر الذين بهم الإمام في جزائر العرض الإثنى عشرة للإبلاغ عنه . ومن التسعة عشر حرفاً التي تتكون منها البسمة ، عشرة أحرف خمسة تكرر ، وخمسة لا تكرر ؛ فالخمسة التي لا تكرر هي مثل الحدود العلوية لأنها باقية في كل شريعة لا تغير ولا تكرر ، والخمسة الأحرف التي تكرر ، فهي مثل الحدود السفلية التي تتردد في كل دور<sup>(١)</sup> .

والرموز الرقيقة المفضلة لديهم هي السبعة ، وإثنا عشر ؛ فعبارة «لا إله إلا الله» بها سبعة فصوص وإثنا عشر حرفاً ، والصلوة سبع مراتب تتفاصل فيها صلاة المصلين ، والإماماة في الصلاة تجب لسبعين متباينات الربت ؛ ودعائم الإسلام سبعة فرائض ، وإثنتا عشرة سنة ؛ والزكاة تؤخذ من سبعة أشياء ، وستنها إثنا عشر ؛ وكذلك الصوم ، فإنه ينقسم على أقسام منها سبعة واجبة ، وإثنا عشر مسنونة ، يفصلها الداعي . وكذلك فريضة الحج ، فهي كثيرة الأسابيع ، من ذلك أن الطواف بالبيت سبعة أشواط ، والسعى بين الصفا والمروءة سبع مرات ، ورمى كل عقبة من عقبات الجمار سبع حصيات ، وهي أحمر الحاج فإنه يمنع من سبعة أشياء ، وسن الحج إثنا عشر ، إلى غير ذلك<sup>(٢)</sup> .

ويقدم إلينا الداعي في «المجالس المؤيدية» تأويلات لمعانى الأرقام من واحد إلى تسعة عشر ؛ ثم يتبع ذلك بتحليل مستفيض لعبارة «لا إله إلا الله» من حيث كلماتها وأحرفها ، ومقاطعها ، ففيها أربع كلمات وبسبعين مقاطع ، وعدد حروفها إثنا عشر ؛ ويشرح لنا ما يقابل هذه الحروف والمقاطع ، فالأحرف الثلاثة التي منها تركيب الجملة (وهي الألف واللام والهاء) تقابل الجواهر الثلاثة الشمس والقمر والنجمون ؛ والكلمات الأربع تقابل الحرارة والبيوسنة والبرودة والرطوبة ، والمقاطع السبعة المدبرات السبعة ، والحرروف الإثنى عشر ، البروج الإثنى عشر ؛ وأمثالها من الأرض على النحو الآتي : الجواهر الثلاثة : الطول والعرض والعمق . الكلمات الأربع : التراب والمعادن والنبات

(١) المجالس المستنصرية ، في المجلس الثالث ص ٣٥ .

(٢) راجع المجالس المستنصرية ص ٣٧ و ٥٢ و ٥٩ و ٦٦ و ٧٢ و ٧٥ و ٧٦ .

والحيوان . المقاطع السبع : الأقاليم السبعة . الحروف الإثناء عشر : الجزائر الإثناء عشر . وأمثلتها من الأيام هي : الجواهر الثلاثة : ماض ومستقبل وحال . الكلمات الأربع . الفصوص الأربع . المقاطع السبع : الأيام السبعة : الحروف الإثناء عشر : الشهور الإثناء عشر <sup>(١)</sup> .

ويعرف الأستاذ إيفانوف بأن النظرية الإمامية الباطنية كانت تنطوى على إيمان راسخ بحقيقة هذه التعليقات في عالم المرئيات ، وأن هذه الفكرة كانت بالنسبة لها فرضاً لا يقبل الجدل . ثم ينوه بما كان لهذه الأفكار الخرافية من قوة هائلة تطوى أمامها الحقائق التاريخية وتشق بلا رحمة لتوافق منطقها <sup>(٢)</sup> .

على أن التمسك بأذيال الغموض يبدو أشد فيها اصطلاح عليه الدعاة من الالتجاء إلى التأويل ، أعني تأويل الآيات القرآنية وتفسيرها بغير ما يدلّ به ظاهرها ؛ وهم يقولون إن نص القرآن موجب للتأنّيل ومثبت له . ويستشهدون على ذلك بالآية « وما يعلم تأويلاً إلا الله والراسخون في العلم » ، وأن النبي هو أول الراسخين في العلم وأفضليهم ؛ ثم يقولون أيضاً بتأنّيل الفرائض من حيث الظاهر والباطن . والخلاصة أن كل ظاهر لدفهم له مقابل من الباطن ، وكل باطن له تأويل ظاهر . وكل منها يكمل الآخر . وهذا عندهم هو مذهب « التأويل » . ولم في ذلك محاولات وأفاني مدهشة . فالطهارة والصلوة ، ورسومها وأوضاعها ، كلها تؤول ، إلى جانب حكمتها الظاهرة ، بمعانٍها الباطنة ؛ فالطهارة مثلاً هي في الظاهر الغسل والوضوء ، وهي في الباطن التطهير بالعلم ، وما يوجبه العلم من أحداث النفوس ، والماء مثله مثل العلم ، فكما يظهر الماء الظاهر من أحداث الأبدان الظاهرة ، كذلك يظهر العلم من أحداث النفوس الباطنة . وغسل الوجه ، وهو أول الفرائض ، فالوجه في التأويل الباطن مثل النبي ، في عصره ، والإمام في زمانه ، فكل واحد منها يتوجه أهل عصره إلى الله تعالى وهو وجه الله الذي يؤتى من قبله . والصلوة في التأويل مثلها مثل دعوة الحق ، وهي في الظاهر مما تعبد الله عز وجل عباده المؤمنين بها ، ليثيبهم عليه ، وذلك مما أنعم الله عز وجل

(١) المجالس المؤيدية ( الملحقة بالجلاس المستنصرية ) ص ١٥٥ و ١٥٧ .

Rise the Fatimids p. 17 (٢)

به عليهم ، وقد أسبغ عليهم نعمة ظاهرة وباطنة ، فظاهر النعمة في الصلاة إقامتها في الظاهر بقيام ركوعها وسجودها ، ومفروضها ومسنونها ، وباطن النعمة كذلك في إقامة دعوة الحق في كل عصر . والركوع والسجود هو الواجب في ظاهر الصلاة . والواجب في باطنها الذي هو دعوة الحق ما قد تقدم القول به من اعتقاد طاعة الإمام ، والحججة فيها تجب الطاعة فيه لكل واحد منها ، فمثل الركوع مثل طاعة الحججة ، ومثل السجود من طاعة الإمام ، ومثل ما كان من الصلاة ركعتين مثل الطاعة للإمام والحججة ، كل ركعة بواحد منها ، وما كان منها أربع ركعات ، فمثل الإناثتين الأولتين مثل ما يحب للإمام ، والأخرتين مثل ما يحب للحججة . . . الخ<sup>(١)</sup> .

ثم هناك تأويل الآيات القرآنية ، وهو عندهم أعمق وأغزر مواد التأويل . وقد أورد لنا الداعي من ذلك أمثلة لا حصر لها . فهو يقدم لنا مثلاً تفسيراً لكلمة « ألم » ، الواردة في الآية « ألم . ذلك الكتاب لا ريب فيه » ، فهو قسم من الله ، بألف مأخوذه من الله ، و« ل » مأخوذه من جبرائيل ، و« م » مأخوذه من محمد ، فوافق بهذا القول أهل التأويل ، ويمضي بعد ذلك في تفسير الأحرف المائية ، بتأنويات مختلفة . وانظر مثلاً تأويله لكلمة الفساد في قوله تعالى « وإذا قيل لهم لا تفسدوا في الأرض ، قالوا إنا نحن مصلحون » ، فالفساد هنا ، هو القتل وإخافة السبيل وما يحرى مجراه ، وهذا هو الظاهر . وأما الباطن فيصبح من حيث أنه إذا قتلنبي أو وصى أو إمام ، وقتل قتلاً طبيعياً أو قتلاً من حيث سلب المزلة أو الدفع عن المكانة ، قتل الناس جميعاً ، قتل النفوس بانقطاع مواد برకاته منهم ، وموتهم من طريق المدى بخلقه عنهم . والقتل هو سببهم مقامات الوصي والأئمة ، وغلبهم إليهم ، وإشعارهم شعار الملك والإمامية من لا يستحقه<sup>(٢)</sup> .

ومثل آخر من أمثلة التأويل هو تفسيرهم لقوله تعالى « مثلهم كثلك من استوقد ناراً » أي علق بمحبل الرسول المؤيد صاحب السلطان من عند الله سبحانه المؤيد ، والحمد المشيد . « فلما أضاءت ما حوله » أي استفاضت

(١) المجالس المؤدية ص ١٤٧ و ١٤٨ و ١٦١ و ١٦٢ و ١٦٣ و ١٦٩ و ١٧٣ .

(٢) المجالس المؤدية ص ١٨٤ .

أنوار النبوة يعيناً وشملاً ، وتفرعت بوصاية الوصى ، وإمامية الأئمة من ذريته . « ذهب الله بنورهم » ، أى بمحظتهم من تلك الأنوار لما تداخلهم من الحسد والاستكبار<sup>(١)</sup> .

وكتبهم ورسائلهم تفيض بهذا النوع من الشروح الكلامية المذهبية . ويعلق الأستاذ إيهانوف على ذلك بقوله « إن قصة « التأويل » هو أن تكشف الحكمة الإلهية الخفية ، وقد كان يلجم إلينه كثيراً ؛ وبالرغم من أن الفلاسفة وأكابر التكلميين كانوا يتتجنبوه ، فإن الأقل علمًا كانوا يخوضون فيه بكثرة » ثم يقول بأن هذه « التأويلات » كانت تمزج بالآراء الكبالية ، والاعتقاد في السحر ، والأرقام ، والقيم العددية للحروف الأبجدية وغيرها<sup>(٢)</sup> .

ونكتفي بما تقدم من الأمثلة عن التأويلات الفاطمية لمسألة الظاهر والباطن . وعن التعلق بخفاء الرموز والأرقام . ومن الواضح أن معظم تلك التأويلات الباطنة ، تتعجب دائمًا إلى تعزيز نظرية الإمامة وتقديسها ، واعتبارها هي الحور الأساسي ، الذي تدور حوله قواعد الدين والإيمان .

وإذاً فقد كانت الدعوة الدينية ، في يد أولياء المذهب ، أداة واضحة لتحقيق أغراض السياسة ، وتدعم السلطان الزمنى ، الذي سعوا إلى تحقيقه في الخفاء زهاء قرنين ، والذي كانت الخلافة الفاطمية أعظم مظاهره المادية .

وقد كانت هذه التأويلات الباطنة في معظم الأحيان عmad الشرح والجدل في مجالس الحكمة الشهيرة التي اتخذتها الخلافة الفاطمية سبيلاً لبث دعوتها المذهبية ؛ وقد استمرت هذه المجالس حتى أواخر الدولة الفاطمية ، وألغيت أثناء ذلك أكثر من مرة لظروف خاصة ، ولكنها لبنت دائمًا من أهم رسوم الخلافة الفاطمية وخططها .

وفي عصر الحاكم بأمر الله اتخذت مجالس الحكمة أهمية خاصة ، ونظمت في معهد رسمي خاص يعمل لبث الدعوة الفاطمية السرية ، ويكون مركز الوحي والتوجيه ؛ وقد يبدو غريباً أن تتحذى الخلافة الفاطمية بهذه الخطوة

(١) المجالس المؤيدية ص ١٨٣ .

(٢) Brief Survey of the Evolution of Ismailism p. 51 « والكبala » هي علم الطلامس والتفاهة عند اليهود .

الجريدة ، على يد الحكم بأمر الله ، وهو ذلك الذهن المضطرب الماهم ، ولكن هذا الذهن كان بطبيعة تكوينه وميله ، والاتجاه إلى عوالم الخفاء والغيب ، حرياً باتخاذ هذه الخطوة ؛ وكانت ظروف العصر واتساع نطاق الدعوة الفاطمية ، واضطرام المعركة المذهبية بين الحلة الفاطمية وخصومها ، مما يدعو لقيام هذا المعهد ، ليشرف بطريقة منتظمة تدعيمها الرعاية الرسمية ، على بث الدعوة الفاطمية وتوجهها .

هذا المعهد الفريد في صحف الدعوات السرية هو دار الحكمة المصرية ، أو دار العلم ، أنشأها الحكم بأمر الله في العاشر من جمادى الآخرة سنة ١٣٩٥ هـ (مارس سنة ١٠٠٥ م) . ولهذه التسمية مغزى يدل على الاتجاه الفلسفى الحر ، الذى أريد أن يتبعه هذا المعهد أو بالحرى هذه الجامعة الغربية ، ذلك لأن دار الحكمة كانت جامعة حقة تضم عدة حلقات وكليات دينية وعلمية وأدبية ، وأفردت للجامعة الجديدة دار كبيرة ملائقة للقصر الصغير بجوار باب التبانين ، تعرف بدار مختار الصقلي ، وقسمت إلى عدة أقسام أو مجالس : للقرآن ، والعلوم الدينية ، والفلك ، والطب ، والنحو ، وعلوم اللغة ؛ وعين لها أقطاب الأساتذة في كل علم وفن ، وعنى بتأثيثها وزخرفتها عنابة فائقة ، وحملت إليها من خزائن القصر مجموعات عظيمة من الكتب فيسائر العلوم والفنون ، لتكون رهن البحث والمراجعة ؛ ورصدت للإنفاق عليها وعلى أساتذتها وموظفيها وخدمتها أموال ضخمة ، ووقف الحكم عليها قسماً من أملاكه الخاصة ضمن وقفاته الشهيرة التي أشرنا إليها فيما تقدم ؛ وكان التعليم فيها حرآ على نفقة الدولة ، وينتسب الطلبة والباحثون جميع الأدوات الكتابية ، ولم يقرأوا وينسخوا ما شاؤوا من الكتب ، وأن يستمعوا إلى ما شاؤوا من الدروس والمحاضرات ؛ فهرع إليها الطلاب من كل صوب ، وأفردت للنساء فيها مجالس خاصة . وبصفتنا المسيحي و هو معاصر وشاهد عيان ، ما اتخذ لإنشاء دار الحكمة من عظيم الأبهة والعناء ، وما اجتمع في مكتبتها العظيمة من نفائس المراجع والكتب « مما لم يجتمع مثله لأحد قط من الملوك »<sup>(١)</sup> . واتخذت دار الحكمة في البداية طابعاً حرآ ، فدعي إليها

(١) المقتني عن المسيحي في المخطوط ج ٢ ص ٣٣٤ و ٣٣٥، وفي انتهاه المخطوط  
لوحة ٩ ب ، والنجم الزاهر ج ٤ ص ٢٢٢ .

الأئمة من المذهبين الشيعة والسنّة ، وقرئت بها فضائل الصحابة ؛ ولكن أبعد عنها أئمّة السنّة فيما بعد ، وقتل بعضهم ، وتأكّدت بذلك صفتها المذهبية الخاصة<sup>(١)</sup> ؛ وكان داعي الدعوة هو الذي يشرف على سير الدراسة فيها ، وهو الذي يرتب لها الدعاة والأئمّة طبقاً لما يرسم من الخطط والغايات<sup>(٢)</sup> .

كانت دار الحكمة في ظاهرها جامعة حرة علنية ، يلتحق بها من شاء ويدرس ما شاء من مختلف العلوم والفنون ؛ ولكن هذا المظهر العلمي لم يكن في الواقع إلا ستاراً للغاية الأصلية التي أنشئت دار الحكمة لتحقيقها ، وهي بث الدعوة الفاطمية السرية بطريقة علمية منظمة ، تمزج فيها النظريات والأراء الفلسفية بالأصول والمبادئ المذهبية ، وتكون أبعد أثراً في غزو الأذهان والعقائد من مجالس القصر ، وبذا تجتمع جهود الدعوة في مركز رئيسي ، يحتشد فيه المؤمنون من كل صوب ، ليقوموا فيما بعد بقسّطهم في حمل الدعوة وبئها في سائر المجتمعات والأنحاء .

---

(١) النجوم الزاهرة ج ٤ ص ٢٢٣ .

(٢) المغزى ج ٢ ص ٢٢٦ .

## الفصل الثاني

### مِرَاتِبُ الدُّعْوَةِ السُّرِيرِيَّةِ

الدعوة الفاطمية ومراتبها التسع . الدعوة الأولى . الدعوة الثانية . الدعوة الثالثة . الدعوة الرابعة . الدعوة الخامسة . الدعوة السادسة . الدعوة السابعة . الدعوة الثامنة . الدعوة التاسعة والأخيره . العهد الذى يؤخذ على المدعو . عناصر الدعوة الفلسفية الحرة . محاولة لإنكار صحة هذه الدعوة . حملة الأستاذ إيشانوف عليها . ما يعزز صحتها لدينا . الاتفاق على عناصرها الإلحادية . أقوال القائمين النعمان في سريتها . مراتب الدعوة كما يعرضها الكرمانى . أدلة من مرسوم داعي الدعوة .

- ١ -

نستطيع بعد كل ما تقدم أن نقول إنه من الحقائق التاريخية الثابتة ، أن الخلافة الفاطمية كانت لها دعوة مذهبية خاصة ، وهذه حقيقة سجلها مؤرخو الدولة الفاطمية أنفسهم كالمسيحي وغيره ، ونقلها المؤرخون المتأخرؤن ، وأن العمل على بث هذه الدعوة بين الناس ، كان حسبياً بينما في الفصل السابق ، من الأمور الهامة التي أولتها الخلافة الفاطمية عنابة فاقفة ، وقد أنشأت لذلك نظاماً خاصاً يقوم على تنفيذه رهط كبير من الدعاة ، وعلى رأسهم داعي الدعوة ، وأن هذه الدعوة كانت تلقى على المؤمنين في القصر الفاطمي ، وفي الجامع الأزهر ، ثم بعد ذلك في دار الحكمة : كل هذه حقائق تاريخية لا شك فيها .

ولكن ماذا كان موضوع تلك الدعوة الفاطمية ؟ وهل كانت تلقى إلى جميع الناس الذين يودون الاستماع إليها ؟ أم هل كان منها ملة مجالس عامة ، ومجالس سرية خاصة لا يشهدها سوى الخاصة من المستنيرين ؟ وما الذي كان يلقى الدعوة في تلك المجالس ؟ هنا موضع الجدل .

لقد أورد لنا المؤرخون المتأخرن مثل التويني والمقرizi ، مما أدركوه من بقایا تراث الشیعہ - بالرغم من تبدد معظم هذا التراث - شذوراً ضافية من محتويات الدعوة السرية وتفاصيلها . ومن الطبيعي أن تكون مادتها الأولى ما تقوم عليه الدعوة الشیعية الفاطمیة من الأصول والمبادئ ، وأن تعرض شئون النبوة والإمامية والعقيدة الدينية طبقاً لهذه الأصول ؛ ولكن سنرى من مراجعة هذه التفاصیل ، أن الدعوة الفاطمیة تذهب إلى أبعد من ذلك ، وأنها تستحیل في النهاية إلى عقيدة فلسفیة حرة ، مشبعة بألوان واضحة من الإنكار والإلحاد .

كانت الدعوة تجري على نسق الجمعیات السرية ، في مراتب متدرجة في الأهمية والخطورة ؛ ومراتبها تسعة ، يعرضها الدعاة بالتعاقب ، طبقاً لاستعداد التلاميذ وأهليتهم لتلقیها ، فلا يصل إلى مراتبها العليا إلا من كان موضع الثقة والإفضاء ، حریصاً على السر ، وكان من الأولياء الملخصین ؛ ولا يتسع المقام هنا لإيراد هذه الدعوات التسعة بنصها وتفاصيلها ، ولكننا رأينا أن نكتفى بأن نقدم خلاصة وافية لمضمون هذه الدعوات وذلك على النحو الآتي :

### الدعوة الأولى

يفتح الداعي دعوته بسؤال المدعو<sup>(١)</sup> عن بعض المسائل الدينية والشرعية ، وبعض المسائل الطبيعية والمشكلات الغامضة ، فإن كان المدعو عارفاً بما سئل أقره الداعي ، وإلا فإنه يعرضها عليه للبحث والتأمل ؛ ثم يلقنه أن الدين أمر مكتوم يجهله السواد والكافة ، وأن انصراف الناس عن الأئمة الصادقين الذين نصبوا لهم ، وأقيموا لحفظ شرائعهم يؤدونها على حقيقتها ، ويعرفون بواطنها ، هو أصل الشر والخلاف في الأمة الإسلامية ؛ وأن الناس لما عدلوا عن الأئمة ونظروا في الأمور بعقولهم ، وقلدوا سفلتهم ، وأطاعوا سادتهم وكبارهم اتباعاً للملوك وطلبًا للدنيا ، التي هي ملك الآثمين وأجناد الظلمة وأعون الفسقة ، الذين يحبون العاجلة ، ويجتهدون في طلب الرياسة على الصعفاء ، ومکایدة رسول الله وأمته ، وتغيیر كتاب الله عز

(١) ويعبر خصوم الإمامية عن المدعو بالغير أو المخدوع .

وجل ، وتبديل سنة نبيه ، ومخالفة دعوته ، وإفساد شريعته ، ومعاندة الخلفاء الأئمة من بعده ، وبذا فسدت أحواهم والمحذروا إلى أنواع الفضلالات ؛ وأن دين محمد ، لم يحيِّ بما يتحقق الأماني والشهوات الزائلة ، ولا بما تعرفه الدهماء والكافة ، وإنما هو علم خفي ، وهو سر الله المكتوم الذي يرتفع عن الابتدا ، ولا يطيق حمله وينهض بأعبائه إلا ملك مقرب أو نبي مرسلاً أو عبد مؤمن اصطفاه الله . فإذا آنس الداعي من المدعو ارتياحاً وقبولاً ، انقل به إلى طائفة من المسائل الأخرى .

وفي هذه المرحلة يجتهد الداعي أن يثير طلعة المدعو ، بالإشارة إلى بعض المسائل الغامضة المتعلقة بأصل الخلية والعالم الآخر وتركيب جسم الإنسان وغيرها . ومن ذلك تساؤل الداعي ، ما تبديل الأرض ، وما عذاب جهنم ، وما إبليس وما الشياطين ، وأين مستقرهم ، وما يأجوج وmajog وهاروت وماروت ؛ ولم جعلت السموات سبعاً ، والأرضون سبعاً ، والمثانى من القرآن سبع ؛ ولم فجرت العيون أثنتي عشر ، ولم جعلت الشهور أثنتي عشر شهراً ؛ وأين الروح وكيف صورها ومستقرها ؛ وما معنى قول النبي خلقت حواء من ضلع آدم ، وما معنى قول الفلسفه ، الإنسان عالم صغير ، والعالم إنسان كبير . ثم يسأل الداعي عن أعضاء الإنسان وحكمتها العددية والتشريحية . وينتهي إلى القول بأن الله الذي خلق الإنسان ، حكيم غير مجازف ، وأنه فعل جميع ذلك حكمة ، وله فيها أسرار خفية ، حتى جمع ما جمع ، وفرق ما فرق ، فكيف يسع المرء الإعراض عن هذه الأمور . ألا يدلّكم هذا على أن الله أراد أن يرشدكم إلى بواطن الأمور الخفية ، وأسرار فيها مكتومة ، لو تنبهتم لها وعرفتموها لزالت عنكم كل حيرة ، ودحضت كل شبهة ، وظهرت لكم المعارف السنوية ، ألا ترون أنكم جهلتم أنفسكم التي من جهلها ، كان حريراً أن لا يعلم غيرها . فإذا آنس الداعي أن نفس المدعو قد تعلقت بما أثار من الأمور ، وبدأ يسألها عن معاناتها وتفاصيلها ، استمهله حتى يحيِّ وقت الإقصاء ؛ ثم يتلو عليه بعض الآيات في الوفاء بالعهد وتوكيد الأمان ؛ ويطالبه بالعهد الذي يجب أن يقطعه كل مدعو على نفسه بالوفاء والكمان ، وفيه يتعهد « بآلا يفتشي لهم سراً ، وألا يظاهر عليهم أحداً ،

وألا يطلب لهم غيلة ، وألا يكتنفهم نصحاً ، ولا يواли لهم عدواً» . ثم يطالبه بعد ذلك بمبغ من المال يقدره رسمياً للدخول في الدعوة ، فإذا امتنع عن القيام بما تقدم وقف به الداعي عند هذا الحد ؛ وإذا أجب ، انتقل به الداعي إلى الدعوة الثانية .

### الدعوة الثانية

ولا ينتقل الداعي بالمدعو إلى هذه الدعوة إلا إذا آنس فيه قبولاً ، ووثق بحرصه وكثائه ؛ وعندئذ يلقنه أن الله تعالى لم يرض في إقامة حقه وما شرعه لعباده ، إلا أن يأخذوا ذلك من أئمة نصبهم للناس ، وأقامهم لحفظ شريعته على ما أراد تعالى ؛ ويستدل الداعي على ذلك بما ورد في كتبهم ، فإذا أيقن أن المدعو قد اقتنع بنظرية الإمامة ، انتقل به إلى الدعوة الثالثة .

### الدعوة الثالثة

وهي مرتبة على الدعوة الثانية ، وعلى رسوخ نظرية الأئمة المختارين في نفس المدعو ؛ وفيها يلقن المدعو أن هؤلاء الأئمة سبعة ، قد رتبهم الله تعالى كما رتب السموات والأرضين والكواكب ، وغيرها من جلالات الموجودات ، وجعلها سبعاً . وهوئاء الأئمة السبعة هم : على بن أبي طالب ، والحسن بن علي ، والحسين بن علي ، وعلى بن الحسين الملقب بن زرين العابدين ، ومحمد ابن علي ، وجعفر بن محمد الصادق ، والسابع هو القائم صاحب الزمان ؛ وأنهم أئي الشيعة مختلفون في هذا القائم ، ف منهم من يقول إنه هو محمد بن إسماعيل ابن جعفر دون أبيه إسماعيل ؛ ومنهم من يعد إسماعيل بن جعفر إماماً ، ثم يعد ابنه محمد بن إسماعيل من بعده . فإذا استقر في ذهن المدعو أن الأئمة سبعة ، وبعد بذلك عن نظرية الإمامية الإثنى عشرية ، تلا على الداعي بقية الأئمة الذين يعتقد في إمامتهم . وهكذا يقف الداعي بالمدعو عند رأي الإسماعيلية في إمامية إسماعيل ثم ولده محمد ، ويلقي إليه أن مهداً بن إسماعيل عنده علم المستور وبواطن الأمور ، وعلم التأويل ، وأن دعاته هم الوارثون لعلمه دون سائر طوائف الشيعة ، ويؤيد ذلك بما ورد في كتبهم من الأدلة والأقوال .

#### الدعوة الرابعة

وهي بداء التحول إلى المراتب العليا ، ولا ينتقل الداعي بالمدعى إليها إلا إذا وثق من حسن انتقاده وإيمانه بما تقدم ؛ وعنده يلقه أن الأنبياء المعترفين ، الناسخين للشريائع ، الناطقين بالأمور ، كالأئمة سبعة فقط ، وكل منهم لا بد له من صاحب يأخذ عنه دعوته ويحفظها على أمته ، ويكون له ظهيرآ في حياته ثم يخلفه بعد وفاته ، ويتحدد له كتبه ظهيرآ يخلفه ، ويسير كل مستخلف على هذا المثال ، إلى أن يأتي منهم على تلك الشريعة سبعة ، ويقال هؤلاء السبعة الصامتون ، لأنهم ثبتو على شريعة واحدة واقتفوا أثراً واحداً ، ويقال لأولهم (السوس) ؛ فإذا انقضى هؤلاء السبعة ، فلا بد من أن يبدأ دور ثان من الأئمة ، يفتحه النبي ناطق ينسخ شريعة من مضى ، ويخلفه على النحو المتقدم سبعة من الصامت ، وهكذا حتى يقوم النبي السابع من « النطقاء » فينسخ جميع الشرائع المتقدمة ، ويكون هو صاحب الزمان الأخير ؛ وكان أول الأنبياء « النطقاء » آدم وظهيره (أو سوسه) ولدته شيث ؛ وخلفه سبعة من الأئمة الصامت على شريعته ؛ ثم جاء نوح ثالث النطقاء وظهيره ولدته سام ، فنسخ شريعة آدم ، وخلفه السبعة الصامت على شريعته ؛ وكان ثالث النطقاء إبراهيم الخليل ، وظهيره ولدته إسماعيل ، فنسخ شريعة نوح ؛ وكان رابعهم موسى بن عمران ، وظهيره أخوه هرون ؛ وخامسهم المسيح عيسى بن مریم وظهيره شمعون الصفا ؛ وسادسهم نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ، فإنه نطق بشريعة نسخ بها كل الشرائع المتقدمة ، وكان ظهيره وسوسه على بن أبي طالب ؛ وكان السبعة الصامت يتبعون دائماً بين كل ناطق وآخر على النحو المتقدم ؛ فلما توفي محمد السادس النطقاء ، تلى دعوته على بن أبي طالب وهو أول السبعة الصامت ؛ وجاء من بعده ستة صامتوا على الشريعة الإسلامية ، وحملوا تراث أسرارها ، وهم ابنه الحسن ثم ابنه الحسين ثم على ابن الحسين ، ثم محمد بن علي ، ثم جعفر بن محمد ، ثم إسماعيل بن جعفر الصادق ، وهو آخر الصامت من الأئمة المستورين ، وأما السابع من النطقاء في هذا الدور ، فهو « قائم الزمان » ؛ وعند الإمامية ( والفاتحية إسماعيلية ) أنه محمد بن إسماعيل بن جعفر ، وأنه هو الذي انتهى إليه علم

الأولين ، ووقف على بواطن الأمور ومدارك العيب ، وعلى جميع الكافية  
الانقياد له ؛ لأن الهدایة في موافقته ، والضلال والخیرة في مخالفته

#### الدعوة الخامسة

والإمامية الإسماعيلية هي لب الدعوة الفاطمية المذهبية ؛ فتى انتهى المدعو  
إلى تلقي فكرة الإمامة على التحو التقدم انتقل به الداعي إلى الدعوة الخامسة ،  
وهي مرتبة على ما قبلها ؛ وفيها يقرر الداعي أنه لا بد مع كل إمام قائم  
كل عصر حجج متفرقون في الأرض ، وعدتهم أبداً اثنا عشر رجلاً في كل  
زمان ، كما أن عدد الأئمة سبعة دائماً . ويستدل الداعي على ذلك بأمور منها ،  
أن الله تعالى لم يخلق شيئاً عبثاً ، ولا بد في خلق كل شيء من حكمة ؛  
وإلا فلم يخلق النجوم التي بها قوام العالم سبعة ، وجعل أيضاً السموات سبعاً ،  
والأرضين سبعاً ، والبروج اثنى عشر ، والشهور اثنى عشر ، ونبياء بنى إسرائيل  
اثنى عشر ، ونبياء رسول الله من الأنصار اثنى عشر تقريباً ، وهكذا . ثم ينتقل  
الداعي إلى الدعوة السادسة .

#### الدعوة السادسة

وفي الدعوة السادسة يتحدث الداعي عن شرائع الإسلام وفرائضه من  
الصلوة والزكاة والصوم والحجج وغيرها ، ويعلم المدعو أن هذه الشرائع  
والفروض ترجع في الواقع إلى معان وحكم أخرى غير الظاهرة ، وأنها وضعت  
على سبيل الرموز لمصلحة العامة ، حتى يستغلوا بها عن بغي بعضهم على بعض ،  
ولكي تصدهم عن الفساد في الأرض ، وتكتفل خصوصهم وحسن طاعتهم ،  
وذلك حكمة من الناصبين للشرائع ، وقوة في حسن سياستهم لأتباعهم ،  
وإنقاذًا منهم لما راتبه من التوامي ونحو ذلك . فإذا استقر في ذهن المدعو أن  
أحكام الشريعة كلها وضعت على سبيل الرمز لسياسة العامة ، وأن لها معانٍ  
أخرى غير ما يدل عليه الظاهر ، انتقل الداعي بالمدعو إلى ميدان الفلسفة  
ونظريات الفلاسفة ، مثل أفلاطون وأرسسطو وفيثاغورس وغيرهم ، وأخذ  
يعلمه أن منطق العقل هو الم Howell عليه في الأمور ، وأنه يجب ألا يؤخذ بالأنباء  
والأشياء المنقلة ، وإنما يجب الأخذ بالأدلة العقلية دون غيرها .

وفي هذه المرتبة ، تبدأ مهمة الدعاة الحقيقة ، وهي العمل على هدم العقيدة الدينية .

#### الدعوة السابعة

ولا بد أن يتيقن الداعي في هذه المرتبة ، أن المدعو قد تأهل باقتناعه واستعداده ، إلى الانتقال إلى مرتبة أعلى ، وعندئذ يلقنه أن صاحب الشريعة لا يستغني بنفسه ، ولا بد له من صاحب معه يعبر عنه ليكون أحدهما الأصل والآخر يصدر عنه ؛ وهذا إنما هو إشارة العالم السفلي لما يحييه العالم العلوى ؛ ويستدل الداعي على ذلك بأن مدبر العالم في أصل الترتيب وقوام النظام ، صدر عنه أول موجود بغير واسطة ، ولا سبب نشا عنه ، وهذا ما يشير إليه قوله تعالى « إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون » إشارة إلى أن الأول في الرتبة والآخر هو القدر الذي قال فيه « إنما كل شيء خلقناه بقدر » . ويستدل كذلك بأقوال وقرائن أخرى من كلام الفلاسفة والمتصوفة مما هو مبين في كتبهم .

#### الدعوة الثامنة

وهي قائمة على تسليم المدعو بجميع ما تقدم في المراتب السابقة ؛ وفيها يعلم المدعو أن مدبر الوجود ، والصادر عنه ، إنما هو تقدم السابق على اللاحق ، تقدم العلة على المعلول ، فكانت الأعيان كلها ناشئة وكائنة عن الصادر الثاني ؛ ومع ذلك فالسابق عندهم لا اسم له ولا صفة ، ولا يعبر عنه ولا يحدد ، فلا يقال هو موجود ولا معروف ، ولا عالم ولا جاهل ، ولا قادر ولا عاجز ؛ وهكذا سائر الصفات ، فإن الإثبات عندهم يقتضي شركة بينه وبين المحدثات ، والنفي يقتضي التعطيل ؛ وقالوا ليس يقدم ولا يحدث ، بل القديم أمره وكلمه ، والحدث خلقه وفطرته ، كما هو مبسوط في كتبهم . ثم إن التالي يلحق بمنزلة السابق ، والصامت في الأرض يدأب في أعماله ، حتى يصير بمنزل الناطق سواء ، وأن الداعي يدأب في أعماله حتى يبلغ منزلة السوس ، وهكذا ؛ وأن معجزات الأنبياء ، إنما هي أشياء تنظم بها سياسة الجمورو ، وتشمل الكافة مصلحتها بترتيب من الحكمة يحوى معانٍ فلسفية ، تنبئ عن حقيقة ما يشتمل

عليه العالم بأسره من الجواهر والأعراض ، وأنها تكون تارة رموزاً يعقلها العالمون ، وتارة تكون بإفصاح يعرفه كل الناس ، وأن القرآن والقيامة والثواب والعقاب وغيرها ، معناها غير ما يفهمه الكافة ، وغير ما يتبادر إلى الذهن ؛ وأنها ليست إلا حدوث أدوار تقع عند انتصاء أدوار من أدوار الكواكب وعوالم اجتاحتها ، من كون وفساد ، جاء على ترتيب الطبائع ، كما بسطه فلاسفة في كتبهم .

#### الدعوة التاسعة

وفي الدعوة التاسعة والأخيرة ينتقل المدعى إلى ميدان العلوم الفلسفية والطبيعية وما بعد الطبيعة ، ويدخل حظيرة الأسرار الأخيرة ؛ فيعلم المدعى أن ما ذكر من الحدوث والأصول ، إنما هي رموز إلى معانٍ المبادئ وتقلب الجواهر ، وأن الوحي إنما هو صفاء النفس ، فيجد النبي في فهمه ما يلقي إليه ويتنزل عليه ، فيبرزه إلى الناس ، ويعبر عنه بكلام الله ، الذي ينظم به النبي شريعته حسبما يرى من المصلحة في سياسة الكافة ؛ ولا يجب العمل بهذه الشريعة إلا بحسب الحاجة في رعاية مصالح الدهماء ، وليس على العارف المستنير أن أن يعمل بها ؛ وأن الأنبياء النطقاء أصحاب الشرائع ، إنما وجدوا لسياسة العامة ، وأن الفلسفه أنبياء حكمة الخاصة ، وأن الإمام إنما يوجد في العالم الروحاني إذا صرنا بالرياضه في المعارف إليه ، وظهوره إنما هو ظهور أمره ونهيه على لسان أوليائه ، إلى غير ذلك من التعاليم الفلسفية والشروح الإلحادية<sup>(١)</sup> .

ويتحقق بهذه الدعوة السرية ، عهد يؤخذ عند بدء الدعوة على

(١) راجع خططه المترى ( ج ٢ ص ٢٢٧ - ٢٣٣ ) حيث وردت الدعوات التسع مفصلة . وقد نصينا الدعوات تلخيصاً وافياً ، ولم ننفل منها إلا ما يدخل في باب التكرار . وقد ترجم المستشرق دى ساسي هذه الدعوات إلى الفرنسية في كتابه *Réligion des Druses* (Introduction LXXIV et suiv.) ، وترجمها أيضاً المستشرق كازانوفا بعنوان *Doctrine des Fatimides Orientale* ، وذلك في مجلة المباحث الآثرية الشرقية *B. d'Archéologie* . وقد ترجمته بعض شذور عن دعوة القرامطة والإسماعيلية ، ولكنه لم يفطن إلى رسائل الدعوة السرية ولم ينتفع بها .

المدعو ، كفالة بالإخلاص والكمان ، وقد صبغ في نصوص خطيرة رهيبة ،  
هذا بيانها :

يطلب الداعي إلى المدعو أن يخلف ويقول : « جعلت على نفسك عهد الله وმიثاقه ، وذمته وذمة رسليه وأنبیائه وملائكته ، وكتبه ورسليه وما أخذته على النبین من عهد وმیثاق ، أنك تسر جمیع ما تسمعه وسمعته ، من أمری ومن أمر الإمام ، وأمور أشیاعه وأتباعه وولده وأهل بيته ، فلا تظهر من ذلك قليلاً ولا كثيراً ، إلا ما أطلقت لك أن تتكلم به ، أو أطلقه لك صاحب الأمر ، فتعمل في ذلك بأمرنا ولا تتعدها ؛ ولیکن ما تعمل عليه قبل العهد ؛ وبعده بقولك وفعلك ، أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله ، وتشهد أن الجنة حق وأن الموت حق ، وأنبعث حق ، وأن الساعة آتية لا ريب فيها ؛ وتقيم الصلاة وتؤمی الزکاة وتتصوم رمضان وتحجج البيت الحرام ، وتجاهد في سبيل الله ، وتوالى أولیاءه ، وتعادي أعداءه ، وتعوم بفرائض الله وسننه وسنه ورسوله ، ظاهرآ وباطناً وعلانية وسرآ وجهراً . وقد جعلت على نفسك الوفاء بذلك : قل نعم ؛ فإذا قال المدعو نعم ؛ قال الداعي : وعليك الصيانة وأداء الأمانة ، على لا تظهر شيئاً أخذ عليك في هذا العهد ، في حياتنا ولا بعد وفاتنا ، ولا في حال غضب أو رضى ، ولا رغبة أو رهبة ، ولا طمع أو حرمان ؛ وجعلت على نفسك عهد الله وმیثاقه أن تمنعني وبجیع من أسمیه لك ، ما تمنع منه نفسك ؛ وتنصح لنا ولو لیک نصیحاً ظاهرآ وباطناً ، ولا تخون الإمام وأولیاءه وأهل دعوته ، في أنفسهم ولا في أموالهم ، وألا تتأول في هذه الإیمان تأویلاً ولا تعتقد ما محلها ؛ وأنك إن فعلت شيئاً من ذلك ، فأنت ببرئ من الله ورسليه وملائكته ، وبجیع ما أنزل الله من كتبه ، وأنت خارج من حزب الله وحزب أولیائه ، وبرئ من حول الله وقوته ، وعليك لعنة الله ؛ والله عليك أن تمحى إلى بيته الحرام ثلاثة حجة ماشياً حافياً ، نذرآ واجباً ، وكل ما تملك في الوقت الذي تخالفه فيه ، فهو صدقة على الفقراء والمساكين ، وكل ملوك لك من ذكر وأثنى ، فهو حرّ لوجه الله ، وكل امرأة لك أو تزوجها إلى وقت وفاتك ، فهي طالق ثلاثة طلاق الحرج ، لا مشوبة لك ولا خيار ولا رجعة ،

وكل ما كان لك من أهل ومال وغيرهما، فهو حرام عليك؛ والله تعالى الشاهد على نيتك وعقد ضميرك فيما حلفت، وكفى بالله شهيداً بیننا (١) وبینك

تلك هي عناصر الدعوة المذهبية الفاطمية، ومراتبها السرية، كما انتهت إلينا، على يد المؤرخين المتأخرین مثل التویری والمقریزی وغيرهما. ومن الواضح من تبع هذه المراتب، وما تحتويه من صنوف الجدل الطبيعي واللادینی، أننا نجد أنفسنا أمام دعوة فلسفية حرة، ترمي إلى هدم العقيدة الدينية العادیة، لدى المستبررين والخاصّة، واعتبارها أمراً لا يقصد به سوى الدهماء والكافة، وأن المدعى الداخلي فيها، ينتهي في مرتبتها الأخيرة، بفقد العقيدة الإسلامية، والعقيدة الدينية بأسرها.

ونحن نعتقد أنه لا يوجد ثمة ما يدعو إلى الريب، فيما نقله أولئك المؤرخون من مصادر سابقة، وربما من المصادر الفاطمية ذاتها، ولا سيما أن من بينهم المقریزی، وهو كما أشرنا في غير موضع، فاطمی الترّزعة، من أنصار الدولة الفاطمية، والمؤیدین لنسب الخلفاء الفاطمیین؛ وقد آمن بصحة هذه النصوص كثیر من النقاد والحدثین.

بيد أنه، كما بذلت في الآونة الأخيرة، عن طريق البحوث الإسماعیلیة جهود خاصة لتصحيح نسب الفاطمیین وتأیید دعوى انتمائهم إلى آل البيت، فقد بذلت في نفس الوقت جهود مماثلة، للتشکیل في صحة هذه الدعوة السرية الفاطمية، وتبیان أنها حديث خرافه، يجب الإغصاء عنه.

وقد كان الأستاذ إیقانوڤ، أيضاً، رائد هذه الجهود. وهو ينحصر بما في كتاباً أسماه «موجز في تطور المذهب الإسماعیلی» (٢)

(١) اعتمدنا في إيراد نص هذا المهد على المقریزی (ج ٢ ص ٢٣٤ و ٢٣٥)، وعلى كتاب الفرق بين الفرق عبد القاهر البندادی (طبع مصر) ص ٢٨٩ و ٢٩٠، ولم نغفل في إيراده أيضاً سوى التکرار.

(٢) وعنوانه كما سبق : Brief Survey of the Evolution of Ismailism (Brill, Leiden 1952)، وقد عنيت بنشره «الجمعیة الإسماعیلیة» الهندیة.

ومن الغريب أن الأستاذ إيفانوف ، لا يقدم لنا في هذا البحث دليلاً تارياً واحداً ، أو نصاً مقتعاً ، فاطمياً أو غير فاطمي ، يحملنا على الشك في أقوال التواريخ المصرية ؛ بل يكتفى بإنكارها ودحضها على النحو الآتي : «لقد أحاط بحقيقة الدعوة الفاطمية كثير من الارتباك وسوء الفهم . ولأسباب ظاهرة ، نرى الأمور المتعلقة بتنظيمها وعملها قد أخفيت ، ولا يوجد في الأدب الفاطمي أية أخبار مفصلة عنها . وقد كان هذا الكتمان ذاته سبباً في أن «رواة» العصور الوسطى ، قد أطلقوا العنان لخيالهم ؛ فهم يصفون «مراتب» الدعوة التي لم توجد قط ، وال تعاليم المتعلقة بكل منها ، ويقولون لنا كيف أن الدعوة البارعين أو الرسل ، كانوا يتقربون من المسلم المخلص ، ويستدرجونه للإلحاد ، ثم ينتهيون به إلى الكفر . والمدهش في ذلك هو أن كثيراً من الباحثين الغربيين قد صدقوا هذه القصص بإيمان ساذج »<sup>(١)</sup>

ثم يحمل بشدة على مراتب الدعوة التي أوردها التوييري والمقرizi ويعتبرها خيالية مخصبة ، وليس فيها شيء من الصحة ، بالرغم من أن بعض أكابر المستشرقين ، مثل دى ساسى ، قد آمنوا بها ونقلوها<sup>(٢)</sup> .

ونقول نحن ، إنه مما يعزز هذه الروايات التي انتهت إلينا عن الدعوة الفاطمية ، أنها روايات مصرية ، تتحدث عن تراث دولة مصرية ، هي الدولة الفاطمية ، وثانياً أنها نقلت إلينا على يد مؤرخين أتوا بعد ذهاب الدولة الفاطمية بمدة طويلة ، فالتوييري كتب في أوائل القرن الثامن الهجري ، وكتب المقرizi في أوائل القرن التاسع ، ولم يك يحدو أولئك المؤرخين أية بواعث أو خصومات مذهبية حول تاريخ الدولة الفاطمية .

ول إنه من المتفق عليه ، وهو ما يؤيده الأستاذ إيفانوف فيما يبدو ، أن الدعوة الفاطمية كانت تحتوى على كثير من المبادئ الفلسفية الحرية ، أو الإلحادية ؛ وهذا ما يؤيده كثير من المؤرخين ، وفي مقدمتهم ثقة متذمرون مثل الخافض ابن حجر ، حيث يشير إلى «ما اشتهر من سوء معتقد الفاطميين ، وكون بعضهم نسب إلى الزندقة ، وادعى الألوهية كالحاكم ، وبعضهم في الغاية

(١) كتاب الأستاذ إيفانوف المشار إليه ص ١١ .

(٢) كتاب الأستاذ إيفانوف المشار إليه ص ٤٠ .

من التعصب لمذهب الروافض <sup>(١)</sup> ؛ وابن خلدون حيث يشير إلى ما كان عليه الفاطميين « من الإلحاد في الدين ، والتعمع في الرافضية » <sup>(٢)</sup> ، ويلاحظ أن ابن خلدون من المؤيدين لنسب الفاطميين .

ويشير الأستاذ إيفانوف إلى ذلك في غير موضع من بحوثه ، فهو يقول لنا في كتابه عن « تطور المذهب الإسماعيلي » ملخصاً « كان الفاطميون ، تحث تأثير الدعوة الخصيمية ، ييلون أن عقيدتهم الرسمية هي الإسلام روحأ ونصأ ، وأن عقيدتهم السرية وهي عبارة عن مذهب روحي ، لم يسمح لها فقط أن تتغلب على دينهم الوضعي . فإذا كان ثمة بين المذهبين تعارض ، فقد كان الإسلام هو الذي يظفر دائماً ، وكان « المذهب الآخر » هو الذي يضحي » ؛ ثم يقول « إن كون الفلسفة الفاطمية ، قد اقتبست من مذاهب الكلام البيزنطية ، يوضح لنا حقيقة حار في تعليتها الباحثون ؛ وهي أصل الفلسفة الفاطمية . ومن الحقائق المسلم بها أن الدعوة السرية الفاطمية ظهرت فجأة على المسرح التاريخي كاملاً ، ثم لم يلحقها بعد ذلك أى توسيع أو تهذيب » <sup>(٣)</sup> . ويقول لنا في كتاب آخر من كتبه هو « عقيدة الفاطميين » ، أن محتويات رسائل حزة ، كانت تعتبر في نظر الدوائر الفاطمية نظريات إلحادية ، ولكنها في جوهرها ، كانت إلى حد كبير هي نفس مبادئ الإسماعيلية المتزمتين في عصر الحاكم . والمبدأ الوحيد الذي كانت تعارضه هو نظرية حلول الإله في شخص الأئمة المختلفين ، وآخرهم الحاكم ، ومثل هذه الآراء كانت ذاتية في الدوائر الإسماعيلية المتعزلة ، ولا سيما في فارس » <sup>(٤)</sup> .

من المسلم به إذاً ، أن الدعوة الفاطمية ، كانت لها ناحية سرية ، يُضمن بها على الكافة ، ولا يفضي بها إلا إلى الصفوة من الناس ، وأن هذه الدعوة السرية كانت تتضمن مبادئ فلسفية إلحادية .

(١) الحافظ ابن حجر ، في كتابه « رفع الاصر عن قضاء مصر » في ترجمة ابن خلدون ( مخطوط بدار الكتب ) . وراجع كتاب عن ابن خلدون ( الطبعة الثانية ص ٢٠٤ ) .

(٢) ابن خلدون في المقدمة ص ١٨ .

(٣) الأستاذ إيفانوف في كتابه المشار إليه ص ٣٧ و ٤٣ و ٤٤ .

(٤) A Creed of the Fatimids (Bombay 1936) p. 12 & 13

وإنه لما يعزز هذا الفرض، بل هذه الحقيقة التاريخية، ما يقوله لنا الداعية الفاطمي الكبير القاضي النعمن، عما يجب على الداعي أن يتزمه إزاء المستجيبين لتلقى دعوته، فهو يقول: «ثم ينبغي للداعي اختبار أمر من يدعوه، وتعرف أحواهم رجالاً رجلاً، وتمييز كل أمرٍ منهم ومعرفة ما يصلح له أن يوصي إليه، ومحمله عليه من أمر الله وأمر أوليائه، ومقدار ما يحمله من ذلك وقدر قوته وطاقته، ومتى يوصل ذلك إليه، وكيف يغزوه به، وامتحان الرجال، وتعرف الأحوال، ومقدار القوى ومبلي الطاقات، وعلم ذلك هو أفضل ما يحتاج إليه الدعاة في باب السياسات والرياضيات، فكثيراً ما فسد أمر الداعي من جهله بهذا الباب، وفسدت دعوته منه»<sup>(١)</sup>.

ويقول في موضع آخر: «ولتبثت أمر أولياء الله حدود وشروط وأداب ودرجات يرتقي فيها الداخل في ذلك، فإذا لم يقف على ذلك أولاً فأولاً، ويرتقيه درجة درجة ووصل إليه منه الشيء قبل وصول ما يجب أن يصل إليه قبله هلك، كما أن الطفل لو حمل عليه الطعام في حين ولادته هلك. ولذلك كان علم أولياء الله غير مطلق إلا لمن أطلقوه له، لأنه لو كان مطلقاً، لأهلك بعض الناس به بعضاً... فلهذا ولا متحان العباد أسر أولياء الله ذلك وأخفوه، ولو نشروه وأظهروه على حقيقة الواجب فيه، لما تختلف أحد عنه»<sup>(٢)</sup>.

ويتناول حميد الدين الكرماني، داعية الحاكم بأمر الله، وهو من أعظم أقطاب الكلام الإسماعيلي، (الفاطمي)، مراتب الدعوة في مواضع كثيرة من كتابه الكبير «راحة العقل»، ويقدمها إلينا في جداول ودوائر مقارنة. وهو يقول لنا إن مراتب الحدود المؤثرة في الأنفس هي عشر، وإن هذه المراتب العشر ثلاثة منها كلية، وسعة منها تابعة. فالثلاث الكلية هي الرسالة التي هي إفاضة البركة بتأسيس قوانين العبادة العملية الظاهرة بالتنزيل والشريعة؛ ثم الوصاية التي هي قبول البركة بكليتها والقيام بها بجميع التنزيل وتأسيس قوانين العبادة العلمية الباطنية بالتأويل؛ ثم الإمامة التي هي

(١) كتاب الملة في آداب اتباع الأئمة ص ١٣٨.

(٢) «««« ص ٥٣.

الأمر وسياسة الأمة كافة على سن الدين . والسبعة التابعة هي أولاً ، فصل الخطاب الذي يتعلق بالباب . وثانياً الحكم في ترتيب المراتب وارتضاء الآراء والاعتقادات على موازنة الخلق ، وإظهار تأويل الكتاب الذي يتعلق بالحجج . وثالثاً الاحتجاج بالبرهان في إثبات الحدود العلوية ومراتبها في وجوداتها ، وتعريف الميعاد الذي يتعلق بالبلاغ . ورابعاً تعليم العبادة العملية ونشر التأويل ، وتعريف الحدود الذي يتعلق بالداعي المطلق . وخامساً تعليم مراسم العبادة العلمية وتعريف الحدود السفلية وأدوارها صغراً وكباراً الذي يتعلق بالداعي المخصوص . وسادساً أخذ العهد والميثاق وتعريف رسوم الدين ، وآداب الدين الذي يتعلق بالمأذون المطلق . وب سابعاً المكسرة والمداية إلى الحق والاعتراض بالحجلن الذي يتعلق بالمأذون المخصوص . وأن كل مرتبة من هذه المراتب العشر مالكة لما دونها ، ثم لا تتعكس كالناطق الذي يملك ما دونه من المراتب ، والوصي الذي يملك ما دونه ، ولا يملك ما فوقه<sup>(١)</sup> .

ثم يسجل لنا المراتب المذكورة في دائرة ، على النحو الآتي : الناطق . الأساس . الإمام . الباب . الحجة . داعي البلاغ . الداعي الناطق . الداعي المخصوص . المأذون المطلق . المأذون المخصوص . المكسر . ثم يضعها بعد ذلك في جدول مقارن ، ويوضع أمام كل مرتبة ، مهمتها واحتياصها حسبما تقدم من شرحه<sup>(٢)</sup> .

ويتبين بعد ذلك بما يجب أن يكون عليه الحدود من علم بالكتاب والشريعة وأركانها ، التي بها وجودهم في عالم الدين حدوداً ، والتي يكون للنفس بها الوجود الأول ، حاجتها في استجداب الأنفس ، وإقامة عمارة بيت العبادة إلى الكتاب والشريعة ، مثل الدعوة إن لم يكونوا عالمين بظاهر الكتاب والشريعة والحجج التي يعتمدون عليها في المداية منها ، لم يطرد لهم فعل فيما تربينا عليه من منازل عالم الدين ، ولا يكون لهم حظ في اقتناص السعادة الأبدية ، بل ليسوا بحدود لعالم الدين<sup>(٣)</sup> .

(١) راحة العقل ص ١٣٤ و ١٣٥ .

(٢) راحة العقل ص ١٣٥ و ١٣٨ .

(٣) راحة العقل ص ١٦٨ و ١٦٩ .

ويتوج أقوال أولئك الدعاة الفاطميين عن مراتب الدعوة ، ودرجتها ، وسريتها ، ما ورد في المرسوم الفاطمي الخاص بتعيين داعي الدعوة ، وهو الذي سبقت الإشارة إليه من قوله : « ولا تلق الوديعة إلا لحفظ الودائع ، ولا تلق الحب إلا في مزرعة لا تكدى على الزارع . . . وصن أسرار الحكم إلا عن أهلها ، ولا تبذلها إلا لمستحقها ، ولا تكشف للمستضعفين ما يعجزون عن تحمله ، ولا تستقل أفهمهم بتقبيله »<sup>(١)</sup>

ويتوجها أيضاً ، ذلك القسم الخطير بالكمان الذي يطلب إلى المستجيبين أداؤه عند دخولهم في الدعوة ، والذي أوردنا نصه فيما تقدم .

---

(١) نشرنا نص هذا المرسوم بأكمله في نهاية الكتاب في باب الوثائق .

## الفصل ثالث

### نشأة الدعوة وتطوراتها

أصل الدعوة السرية الفاطمية . ميمون بن ديسان القداح . استثاره بالتشيع . تأسيسه لذهبته . انتسابه لآل البيت . تنظيمه للدعوة . موضوع هذه الدعوة وأصلها الجبوس . الباطنية ومبادئهم الدهرية . ما يقول داعيهم عبيد الله بن الحسن . عرض الشهير ستاف للفكرة الباطنية . شرح الفزالي لذهبتهم . حكمت التسمية . غاية هذه الدعوة . برنامج ابن ميمون كما يعرضه دوزي . عبد الله بن ميمون والحسين الأهوازى . استقرار الدعوة في الشام . فورة القرامطة . أبناء عبد الله . تفرق الدعوة في سائر الأقطار . أبو عبد الله الشيعي . عبيد الله المهدى . قيام الدولة العبيدية بإفريقية . العائل بين مبادئ القرامطة والباطنية والفاتمية . رواية اصحابه تزويج وحدة الدعوتين . ولاء القرامطة للخلافة الفاطمية ثم خروجهم عليها . كتاب المعز إلى القرمطي ودلاته . الدعوة الفاطمية والمجتمع المصري . تحررها من وسائل الضغط والإكراه . إلغاء مجالس الحكم .

رأينا مما تعرضه عناصر تلك الدعوة السرية الفاطمية التي كانت تلقى على الأولياء والمؤمنين في مجالس القصر الفاطمي ثم بجامعة دار الحكمة ، أنها لم تكن سوى دعوة فلسفية حررة صبغت بمنتهى الذكاء والمهارة ، ونظمت مراتبها بدقة مدهشة ، تنم عن براعة أولئك الذين صاغوها ، وفائق فهمهم للفلسفة الكافية ، وتدلّي بأنهم كانوا أمّة عصرهم ، في التأويلات الكلامية والشرح الإلحادية . ولا ريب أن الخلافة الفاطمية كانت ترمي بيت هذه الدعوة ، إلى غاية سياسية أكثر منها دينية : أن يحشد المستنيرون والخاصية تحت لواء الخلافة الفاطمية ، وأن يجعلوا من إمامتها عملاً للزعامة الدينية في العالم الإسلامي ، وأن يكونوا سفراً لها لدى المؤمنين والكافر ، يحركونهم لتأييد كلمتها ، وتوطيد سلطانها وتنفيذ غاياتها . تلك هي الغاية الحقيقة لتنظيم الدعوة السرية وبها على هذا النحو ، واتخاذها أداة لغزو العقول والعقائد ، من طريق الدين

والفلسفة الكلامية . بيد أن هذه الدعوة المذهبة لم تكن جديدة في الواقع ، ولم يبتدعها الفاطميين ولا الحاكم بأمر الله ، ولكنها اشتقت من الدعوة الباطنية أو الإسماعيلية السرية ، التي نظمت في أواخر القرن الثاني من المجرة في جنوب فارس ، وأسفرت بادئ ذي بدء عن فورة القراءلة في البحرين ، ثم غزت إفريقياً بعد ذلك ، وأسفرت عن قيام الدولة الفاطمية في أواخر القرن الثالث . وقد نشأت هذه الدعوة ونظمت مبادئها السرية لأول مرة ، على يد جماعة من الثوريين الملحدة بزعامة أبي شاكر ميمون بن ديسان البوني المعروف بالقداح . وقد سبق أن عرضنا إلى قصة آل القداح فيما يتعلّق بمسألة نسب الخلفاء الفاطميين . ونعود هنا فنعرض إليها بياجاز من ناحيتها المتعلقة بنشوء الدعوة الباطنية . كان ميمون القداح حسبياً تقدم ، داعيةً ملحداً تفقه في درس الأساطير الدينية ، والبحوث الكلامية والجدل الفلسفى ، ومتائراً وافر الإقدام والجرأة ؛ وكان فارسياً موسياً من سبى الأهواز ، ثم تظاهر بالإسلام والتتشيع . وقد كانت فارس في ذلك العصر مقلل الدعوة الشيعية ، وكان معظم الدعاة الملحدة الذين عملوا لغزو العقيدة الإسلامية وهدمها ، فرساً يضطرون بغضاً للإسلام والعروبة . وببدأ ميمون حياته مولى جعفر بن محمد الصادق وهو عند الشيعة من الأئمة الختارين ، واستتر بالتشيع والدعوة لآل البيت ؛ ثم قبض عليه مع جماعة من أصحابه وزوجوا إلى سجن الكوفة ، ووالها يومئذ عيسى بن موسى ، وذلك في أواخر عهد المنصور ( نحو سنة ١٤٥ هـ ) ؛ وفي السجن وضع ميمون وأصحابه دعوتهم ، وأسسوا مذهبهم الشهير ، وهو المعروف بمذهب الباطنية . وخرج ميمون من السجن يحمل دعوته ، وانضم إليه كثير من غالة الرافضة<sup>(١)</sup> والخلولية<sup>(٢)</sup> وادعى أنه من ولد محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق<sup>(٣)</sup> ؛ وانتشرت دعوته في جنوب

(١) الرافضة أو الروافض فرقة من غالة الشيعة ، وهم أتباع ابن سبا القائل باللوهية على . ومنهم فرقة سبيت كذلك ، لأنهم رفضوا رأى زيد بن علي بن الحسين بن علي في الامتناع عن لعن أبي يكر وعمر .

(٢) الخلولية أصحاب مذهب الخلول ، وهو القول بحمل الالوهية في على والأئمة الختارين من بنيه ، وهو يوافق رأى النصارى في اعتبار المسيح لما حلّت به الروح القدس .

(٣) كتاب الفرق بين الفرق ص ٢٦٦ .

فارس وفي جنوب العراق والبحرين؛ وابن دعاته في كل مكان يسترون ظاهراً بالتشيع، ويعملون في الخفاء لبث مبادئهم الإلحادية، ويخاطبون كل طائفة بما يلائم ميولها وتفكيرها. وبدأ ميمون حيناً إلى بيت المقدس مع جماعة من أصحابه اثناء المطاردة، وهناك بشوا دعوته ومبادئهم؛ وكانوا يتسللون للتأثير في الكافة بأعمال النجيم والسيمياء، وبعض التجارب الكيميائية التي كانوا يحذقوها<sup>(١)</sup>. وحمل الدعوة بعد ميمون ولده عبد الله، وكان مثله ذكاء وبراعة، وتحرّأ في المباحث الفقهية والكلامية، ودعا لإماماة آل البيت الحرة، فنظم الدعوة، وصاغها في تسع مراتب، وكان يدعى العلم بالغيب والأسرار الروحية الدين يزعم الانتساب إليهم، وكان يدعى العلم بالغيب والأسرار الروحية والعلوم الخفية، ويزعم أنها انتهت إليه من جده محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق، وهو في زعم الشيعة مستودع العلوم والأسرار الخفية.

ماذا كان قوام هذه الدعوة الإلحادية، وماذا كانت غايتها الحقيقة؟ يرى كثير من المتكلمين أنها كانت ترمي إلى نشر الجبوسية بالتأويلات التي يتأنّى بها دعاتهم على القرآن والسنة، ويستدلّون بذلك على أن إمامهم وزعيمهم الأول، وهو ميمون بن ديسان كان جبوسياً، ويستدلّون أيضاً بما قاله البرذهي وهو من زعيمائهم في بعض رسائله «إن المبدع الأول أبدع النفس؛ ثم إن الأول والثاني دبرا العالم بتدبير الكواكب السبعة والطباتن الأربع؛ وهذا ما يطابق قول الجبوس أن اليزدان خلق أهرمن، وأنه مع أهرمن مدبران للعالم، غير أن اليزدان فاعل الخبرات وأهرمن فاعل الشرور»<sup>(٢)</sup>.

ويقول عبد القاهر البغدادي، إن الباطنية يرفضون المعجزات، وينكرون الوحي، ويزعمون أن الأنبياء قوم أحبوا الزراعة، فساسوا العامة بالنوميس والخيل، طلباً للزراعة بدلاً من النبوة والإمامية. وكل واحد منهم صاحب دور مسيع إذا انقضى دوره سبعة، تبعه دور آخر؛ ويقولون إن النبي هو الناطق، وإن الوحي أساسه تأويل نطق الناطق على ما تراه يميل إليه هواه؛ وأنهم أئي الباطنية، تأولوا لكل ركن من أركان الشريعة تأويلاً، فزعموا

(١) نهاية الأرب للنويري (المخطوط) ج ٢٦ ص ٢٢ .

(٢) الفرق بين الفرق ص ٢٧٧ و ٢٧٨ .

أن معنى الصلاة موالة إمامهم ، والحج زيارته وإدمان خدمته ، والصوم هو الإمساك عن إفشاء سر الإمام ، والزنا هو إفشاء سرهم بغير عهد ومياثق ، وأن من عرف معنى العبادة سقط عنه فرضها . ويرى عبد القاهر من ذلك ، أن الباطنية هم دهرية زنادقة يقولون بقدم العالم ، وينكرون الرسل والشرياع كلها ، لميلهم إلى استباحة كل ما يميل إليه الطبيع ؛ ويستدل على ذلك بما ورد في رسالة بعث بها عبيد الله بن الحسن القبرواني أحد دعاهم إلى الحسن ابن سعيد الجنابي زعيم القرامطة يوصيه فيها « أن ادع الناس بأن تقرب إليهم بما يميلون إليه ، وأوهم كل واحد منهم بأنك منهم ، فمن أنت منه رشدًا فاكتشف له الغطاء ، وإذا ظفرت بالفلسفى فاحتفظ به ، فعلى الفلاسفة مقولنا . . . » ثم يقول : « إن الجنة هي نعيم الدنيا ، وإن العذاب إنما هو اشتغال أصحاب الشرياع ، بالصلاحة والصيام والحج والجهاد ، وإن أهل الشرياع يعبدون لها لا يعرفونه ، ولا يحصلون منه إلا على اسم بلا جسم . . . »<sup>(١)</sup> . وذكر الشهريستاني « أن الباطنية القديمة ، قد خلطوا كلامهم ببعض كلام الفلسفة ، وصنفوا كتبهم على هذا النهاج ، فقالوا في الباري تعالى إننا لا نقول هو موجود ولا لا موجود ، ولا عالم ولا جاهل ، ولا قادر ولا عاجز ، وكذلك في جميع الصفات ، فإن الإثبات الحقيقي ، يقتضي شركة بينه وبينسائر الموجودات في الجهة التي أطلقنا عليه ، وذلك تشبيه ، فلم يمكن الحكم بالإثبات المطلق والنفي المطلق . . . وقالوا في القدم إنه ليس بقديم ولا محدث بل القديم أمره وكلمته ، والحدث خلقه وفطرته ، أبدع بالأمر العقل الأول الذي هو قام بالفعل ، ثم بتوسطه أبدع النفس الثانية الذي هو غير قائم . . . وقالوا لما اشتاقت النفس إلى كمال العقل ، احتاجت إلى حركة من التنصيص إلى الكمال ، واحتاجت الحركة إلى آلية الحركة ، فحدثت الأفلاك السموية ، وتحركت حركة دورية بتدبیر النفس ، وحدثت الطبائع البسيطة بعدها ، وتحركت حركة استقامت بتدبیر النفس أيضًا ، فتركت المركبات من المعادن والنبات والحيوان والإنسان ، واتصلت النفوس الجزئية بالأبدان ، وكان نوع الإنسان متميّزًا عن سائر الموجودات ، بالاستعداد الخاص لفيض تلك

(١) الفرق بين الفرق من ٢٧٨ و ٢٧٩ و ٢٨٠ .

الأنوار ، وكان عالمه في مقابل العالم كله ؛ وفي العالم العلوى عقل ونفس كل ، وجب أن يكون في هذا العالم عقل شخص هو كل ، وحكمه حكم الشخص الكامل البالغ ، ويسمونه الناطق ، وهو النبي <sup>(١)</sup> . ونلاحظ أن بعض هذه الشرح يرد بموضوعه وأحياناً بنصه ، في الدعوتين السابعة والثامنة من الدعوة السرية الفاطمية :

ويلخص الإمام الغزالى في رسالته التي وضعها للرد على الباطنية ، مذهب الباطنية فيها يأتى : « أما الجملة فهو أنه مذهب ظاهره الرفض ، وباطنه الكفر المحسن ، ومفتاحه حصر مدارك العلوم في قول الإمام المقصوم ، وعزل العقول عن أن تكون مدركة للحق لما يعتريها من الشبهات ، ويتطرق إلى النظار من الاختلافات ، وإيجاد لطلب الحق بطريق التعليم والتعلم ، وحكم بأن المعلم المقصوم هو المستنصر <sup>(٢)</sup> ، وأنه مطلع من جهة الله على جميع أسرار الشرائع ، يهدى إلى الحق ، ويكشف عن المشكلات ، وأن كل زمان لا بد فيه من إمام مقصوم ، يرجع إليه فيما يسبهم من أمور الدين : هذا مبتدأ دعوتهم ؛ ثم إنهم بالآخرة يظهرون ما ينافق للشرع ، وكأنه غاية مقصدتهم ، لأن سبيل دعوتهم ليس يمتنع في فن واحد ، بل يخاطبون كل فريق بما يوافق رأيه ، بعد أن يظفروا منهم بالانقياد لهم والموالاة لإمامهم ، فيوافقون اليهود والنصارى والمجوس على جملة معتقداتهم ، ويقررونهم عليها : فهذه جملة المذهب ؛ وأما تفصيله فيتعلق بالإلهيات والنبوات والإمامية والخشروا والنشر <sup>(٣)</sup> .

فهذه الأقوال والشروح التي يقدمها إلينا أقطاب المتكلمين ، عن دعوة ابن ميمون الإلحادية ، وهى التي عرفت أيضاً بالدعوة الباطنية والإسماعيلية ، تلقى كثيراً من الضياء على طبيعة هذه الدعوة وغاياتها ، وإنما عرفت

(١) الشهريستاني : الملل والنحل (على هامش الفصل والنحل) ج ٢ ص ٢٩ و ٣٠ .

(٢) هو الخليفة المستنصر بالله الفاطمى ولد الخليفة الظاهر لإعزاز دين الله ، وقد حكم منه سنة ٤٢٧ هـ إلى سنة ٤٨٧ هـ ، وكان معاصرآ للإمام العزلى (٤٥٠ - ٥٠٥ هـ )

(٣) رسالة الرد على الباطنية *Streitschrift des Gazali gegen die Batinija-Sekte*

المطبوع بعنوان المستشرق جولديسبر ص ٧ و ٨ .

بالدعوة الباطنية نسبة إلى قول دعاتها بالإمام الباطن أو المستور ؛ أو لقولهم بأن لكل ظاهر باطناً ، ولكل تنزيل تأويلاً ، وربما عرفا بذلك أيضاً لأنهم كانوا يكتمون مبادئهم ويلقونها سراً إلى الكافة ؛ وعرفت بالإسماعيلية لقول دعاتها بإمامية إسماعيل بن جعفر الصادق ، فولده محمد المكتوم ، فولده جعفر ، ثم ولده محمد الحبيب ، وهو عندهم آخر الأئمة المستورين ؛ ويسمىهم خصومهم بالديسانية ، نسبة إلى مؤسس مذهبهم ميمون بن ديسان ؛ وبالملحدة لإمعان دعوتهم في الإنكار والإلحاد<sup>(١)</sup> .

وعلى أي حال فليس من ريب في أن الدعوة الباطنية ، كانت ترمي إلى غزو الأذهان المؤمنة ، والعمل على هدم العقيدة الإسلامية ، بل والعقيدة الدينية بأسرها ، وهي غاية تبدو واضحة في سياق الدعوات السرية ، ولا سيما الدعوات الأخيرة . وقد عمل عبد الله بن ميمون لتحقيق هذه الغاية ببراعة مدهشة ، فنظم صحبه ودعاته في جمعية سرية هائلة انبثت دعاتها في سائر الأقطار . ويفصف لنا العلامة المستشرق رينهارت دوزي برنامج ابن ميمون المدھش في هذه النبذة القوية :

«أن يدمج الغالبين والمغلوبين في هيئة واحدة ، وأن يجمع في حظيرة جمعية سرية هائلة ذات مراتب عدة ، بين أحرار المفكرين – الذين لا يرون في الدين سوى وسيلة لاستعباد الشعب – وبين الغلاة من جميع الطوائف ، وأن يجعل من المؤمنين آلات صماء تتمشّكين بالقوّة ، وأن يحمل الظافرين على قلب الدول التي شادوها ، وأن ينشئ حزباً كبيراً موتّلغاً منظماً ، يرفع في الوقت المناسب – إن لم يكن شخصه – فعل الأقل أبناءه إلى العرش : هكذا كانت غاية عبد الله بن ميمون ، وهي فكرة عجيبة نفذها بحدق مدھش وببراعة نادرة ، وخبرة عميقة بأسرار القلب البشري ، وكانت الوسائل التي ابتدعها غاية في الجحث وفي الدهاء .

«ولم يبحث ابن ميمون عن أنصاره الحقيقيين بين الشيعة الخلّص ، ولكن بين الثنوية والوثنيين وطلاب الفلسفة اليونانية ، ولم يكن يعتمد إلا على الطائفة الأخيرة ، وإليهم وحدهم استطاع أن يفضي بسره وخفي عقيدته ؛

(١) راجع الشهريستاني ج ٢ ص ٥ و ٢٩ ؛ وابن خلدون – المقدمة – ص ١٦٨ .

وهو أن الأئمة والأديان والأخلاق ليست إلا ضلالاً وسخرية ، وأن باقي البشر أو — الحُمُرُ كما يسميهم — ليسوا أهلاً لفهم هذه المبادىء ؛ غير أنه تتحققأً لغايتها لم يعف عن موازرتهم ، بل كان يلتمسها ، ويحذر في نفس الوقت ، من أن يخشى الأنفس الخلصنة الطائعة ، إلا في المرتبة الأولى لدعوه ، وكان دعاته الذين عرفوا أن أول ما يجب عليهم هو إخفاء حقيقة عواطفهم واعتناق آراء سامعيهم ، يظهرون في ثواب مختلفة ، ومحادثون كل طبقة باللغة التي تروق لها ؛ يغنمون العامة والبسطاء بأعمال الشعوذة فيعتبرونها معجزات ، أو يثيرون فضولهم بالألفاظ والأحاديث الخفية ، ويلبسون أمام الخالصين قناع الزهد والفضيلة ، ويتظاهرؤن أمام الصوفية بالتصوف ، ويكشفون عما خفي من معان الغيب ، ويسرحون الأساطير ورموزها ...

« أسررت هذه الوسائل عن نتيجة مدهشة ، هي أن جمهوراً عظيماً من أناس يعتقدون مذاهب مختلفة ، كانوا يعملون معاً لتحقيق غاية لا يعرفها سوى القليل منهم »<sup>(١)</sup> .

وهكذا حل عبد الله بن ميمون دعوة أبيه ونظمها ببراعة مدهشة ، وبث إليها روحًا قويًا جديداً ، واتخذ بلدة سباط<sup>(٢)</sup> مدي حين مركزاً لدعوته ، وهو يستتر بثوب عميق من التشيع والورع والدعاء لآل البيت . وكان عبد الله بارعاً في طب العيون وعلاجها ، وفي أعمال التنجيم والكمياء ، وكانت براعته في هذه الشؤون وسيلة للتاثير في الكافة ؛ ولكن السلطات لم تلبث أن شعرت بخطورة هذه الحركة ، فنشطت إلى إخادها ؛ وفر عبد الله أولاً إلى البصرة ومعه الحسين الأهزاري من أقطاب شيعته ؛ فلما جدت السلطات في مطاردته فر مع الحسين إلى الشام ، ونزل ببلدة سلمية من أعمال حمص<sup>(٣)</sup> ، واتخذها مركزاً للدعوة . وحمل الدعوة من بعده ولده أحمد ، وسir الحسين إلى العراق ، وهناك استطاع مع صحبه الدعاء أن يعهد لإضرام

(١) R. Dozy Essai sur L' Histoire de L' Islamisme p. 261 - 62 ، وراجع

أيضاً الفرق بين الفرق ، حيث يتحدث عن وسائل الباطنية من ٢٨٤ و ٢٨٥ .

(٢) وهي من أعمال المدائن القديمة في جنوب الفرات .

(٣) نهاية الأربع للنويري (المخطوط) ج ٢٦ ص ٢٣ .

الشرارة الأولى في تلك الثورة الملحدة ، ونعني ثورة القرامطة التي ابتدأت في جنوب العراق في حدود المائتين ( سنة ٢٨٠ هـ ) ، على يد الفرج بن عثمان الفاشاني المعروف بذكرويه ، وحمدان بن الأشعث المعروف بقرمط ، وهو الذي تنسب إليه القرامطة . وكانت الدعوة قد اجتاحت جنوب فارس كله ، وانسابت إلى البحرين والإحساء ؛ وعاش القرامطة حيناً في جنوب العراق ، وغزوا الشام غير مرة ، واستقرت دولتهم بعد ذلك في البحرين في أو آخر القرن الثالث ؛ وعصفت مبادوهم الإباضية الملحدة بالعالم الإسلامي ، وهزوا بعروتهم العنيفة أسس الدولة العباسية ، ولبثوا مدى حين خطراً على الشام ومصر حسبما بينا فيما تقدم<sup>(١)</sup> .

وخلف أحمد بن عبد الله بن ميسون في حل الدعوة الباطنية ابنه الحسين ثم أخوه محمد المعروف بأبي الشلعل ؛ وكانت الدعوة قد ثبتت واستقرت ، وقويت شوكة أئتها ودعاتها ، وكثرت أمواهم ورسلهم ؛ وبعث محمد بدعاته إلى المغرب وعلى رأسهم أبو عبد الله الحسين بن أحمد المعروف بالشيعي ، فنشر الدعوة هناك وأخذ يبشر بظهور الإمام المهدى المنتظر ؛ ثم قام بالدعوة سعيد بن الحسين ؛ ويقول بعض المنكريين لنسب الفاطميين إن سعيداً هذا ليس ولد الحسين ، وإنما هو ولد زوجة اليهودية رباء ولقنه أسرار الدعوة ، واختاره للزعامة والإمامية من بعده<sup>(٢)</sup> ؛ وسعيد هذا هو الذي فر إلى المغرب ، حينها همت السلطات بالقبض عليه وإخضاد دعوته ؛ ففر إلى مصر ومنها إلى إفريقية ، و هنا لك زعم أنه من ولد إسماعيل بن جعفر الصادق أو بالحرى من ولد علي وفاطمة ، وتسمى بعيد الله المهدى أبي محمد ، وزعم أنه الإمام المنتظر ؛ وكان أبو عبد الله الشيعي قد مهد له سبيل الدعوة ، واجتذب إليه عدة من القبائل البربرية القوية ؛ فاستطاع عبيد الله بعد خطوب وأحداث جمة أن يحيى لنفسه ملك الأغالبة ، وأن يوؤسس دولة العبيديين أو الدولة الفاطمية بإفريقية ( سنة ٢٩٦ - ٩٠٩ م ) . وتوطدت دعائم الدولة الجديدة بسرعة ، ولم تلبث أن غلت على المغرب كله ،

(١) راجع الفصل الرابع من الكتاب الأول .

(٢) سبق أن عرضنا هذه الرواية مفصلاً في الفصل الثالث من الكتاب الأول .

ثم افتتحت مصر ، واتخذتها مستقرًا ومنزلًا (١) .  
هكذا نشأت الدعوة الباطنية وتطورت ؟ وقد سبق أن عرضنا لمسألة  
نسب الخلفاء الفاطميين بإفاضة ، وإنما نقصد هنا بإيراد هذه الخلاصة عن أئمة  
الدعوة المتعاقبين ، أن نبين ما هنالك من صلة قوية بين نشأة الدعوة الباطنة  
والدعوة السرية الفاطمية ، بل يمكن القول بأن الدعوة الفاطمية السرية إنما  
هي الدعوة الباطنية بذاتها ، وهي دعوة ابن ميمون السرية بموضوعها  
ومراتبها ، وهي التي قامت عليها ثورة القرامطة الإباحية ؛ وقد نعت الباطنية  
بالمشرق بالقramطة والمزدكية والملحدة ، دلالة على اتحاد دعوتهنـ ومبادئـهم (٢) ؛  
وكان القرامطة يلقنون الدعوة لأنصارهم حسباً فصلناها ؛ ويورد التویرى  
عن الشـرـيفـ أـبـيـ الـحـسـنـ الدـعـوـةـ بـنـصـهـ وـمـرـاتـبـهـ التـسـعـ مـنـسـوـبـةـ إـلـىـ القرـامـطـةـ (٣) .  
وفي ذلك دليل أيضًا على اتحاد الدعويـنـ .

ومن جهة أخرى ، فإن هنالك في المصادر الإماماعية ذاتها ما يدل على  
أن الدعوة السرية الفاطمية ، تمت بصلة وثيقة إلى الدعوة التي كان يعتقدـها  
القرامطة في البداية ؛ فنحن نعرف أن الدعوة القرامطة ، نشـأـواـ فيـ أـكـنـافـ  
الـدـعـوـةـ الشـيـعـيـةـ ، وـتـحـتـ ظـلـ أـئـمـةـ سـلـمـيـةـ الـمـسـتـورـيـنـ ؛ وـسـوـاءـ أـكـانـ أولـئـكـ  
الـأـئـمـةـ هـمـ أـبـنـاءـ مـيـمـونـ الـقـدـاحـ ، أـمـ كـانـواـ حـقـيقـةـ مـنـ آـلـ الـبـيـتـ ، فـإـنـ فـورـةـ  
الـقـرـامـطـةـ كـانـتـ مـنـ ثـمـارـ وـحـيـمـ ، وـقـدـ لـبـثـ موـالـيـةـ لـهـ مـدـىـ حـينـ . وـقـدـ  
وـقـفـنـاـ عـلـىـ مـاـ يـلـوـيـ الضـبـوـءـ عـلـىـ هـذـهـ الـحـقـيقـةـ الـتـارـيـخـيـةـ ، فـيـ بـعـضـ الـمـصـادـرـ  
الـإـسـمـاعـيـلـيـةـ الـتـيـ نـشـرـتـ أـخـيـرـاـ ، وـهـوـ الرـسـالـةـ الـمـسـمـاـ «ـبـاستـارـ الـإـمـامـ»ـ .

فـيـ هـذـهـ الرـوـاـيـةـ الـإـسـمـاعـيـلـيـةـ ، أـنـ الـمـهـدـىـ لـمـ بـلـغـ أـشـدـهـ ، وـهـوـ بـمـقـرـهـ  
بـسـلـمـيـةـ ، عـهـدـ بـالـدـعـوـةـ إـلـىـ أـبـيـ الـحـسـنـ بـنـ الـأـسـوـدـ ، وـفـوـضـ إـلـيـهـ مـطـلـقـ .

(١) تلخصنا هذه الرواية عن نهاية الأرب للتویرى (المخطوط) ج ٢٦ ص ٢٢ و ٢٣ .  
ويلاحظ أنه مع اتفاق هذه الرواية في جوهرها مع رواية ابن رزام التي سبق أن أوردناها في بداية  
الكتاب (رابع الفهرست لابن النديم ص ٢٦٤ - ٢٦٦) ، فإن هناك بعض اختلاف في تسلسل  
بني عبد الله بن ميمون . ورابع المقريزى في المخطوطة ج ٢ ص ١٥٨ و ٢٣٣ و ٢٣٤ .

(٢) الشهـرـسـتـانـ جـ ٢ـ صـ ٢٩ـ .

(٣) نهاية الأرب ج ٢٣ - ١ ص ٥٩ وما بعدها .

الرأى ؛ فكان مما فعله أبو الحسين أن خلع أبي القاسم بن أبي محمد عن دعوة الكوفة ، فغضب أبو القاسم وأخوه لذلك ، وكتبوا إلى المهدى بشكون إليه ، فلم يأبه لشكواهم ، فاعتزموا قتله ؛ ونفي ذلك إلى المهدى ، فبادر بالرحيل من سلمية ومعه ولده أبو القاسم وحاجبه جعفر ، وترك قصره ودوره وأمواله ، وسار خفية حتى نزل ببلدة الرملة من أعمال فلسطين .

وجاء الإخوة المعزولون إلى سلمية فعلموا باختفاء المهدى ، فعملوا على تأليب بعض القبائل الموالية للدعوة ضد طبع والى دمشق ، وقاتلواه وهزموه ؛ وجاءت لنجدته الجند من مصر ، واستمر القتال بين الفريقين . وسار أبو مهزول ، أخو أبي القاسم إلى الرملة ، ووقف على مقر المهدى ، واستدعاه للرجوع إلى الشام حيث استقر له الأمر ، فأعطيه المهدى كتاباً لأخيه ، فعاد إلى أخيه وهو على دمشق وسلمه كتاب المهدى . ثم جمع أبو القاسم جنده ، واقتتل مع عسكر مصر ، فقتل في الموقعة ؛ ولكن أخيه أبو مهزول قاتل من بعده وهزم عسكر مصر ، ثم سار إلى حصن فأطاغته . وسار بعد ذلك إلى سلمية فقبض على الماشيين الذين بها . وقدم عنده جيش من قبل الخليفة لقتاله ، فاقتتل الفريقيان وهزم جند بغداد ، ووُجِدَتْ في متعاق قائدتهم رسائل أرسلها الماشيون إلى الخليفة يستنصرُون به ، فقبض أبو مهزول على زعمائهم وأعدمهم ، ثم بعث إلى المهدى بالرملة يستدعيه إلى الشام ، فأرسل إليه المهدى يده بالقدوم ، ومضت أربعة أشهر دون أن يحضر . وفي تلك الأثناء قدم جيش آخر من بغداد بقيادة محمد بن سليمان ، فبعث القرمطي (أبو مهزول) جنده لقتاله . وقبض القرمطي على رجال المهدى ونسائه وعيشه بالقصر وقتلهم ، ولم تمض أيام حتى ارتد عساكره منهزاً أمام جند الخليفة ، فقر القرمطي إلى تدمر ، ولكنه طورد وقبض عليه ، وأخذ إلى الخليفة المعتصد ببغداد حيث شهر وأعدم ، ولكنه اعترف قبل إعدامه بمكان المهدى ، وأنه هو الذي أمره بالخروج .

ولما وقف المهدى على تطور الحوادث على هذا النحو ، بادر بالفرار من الرملة إلى مصر ، وبعث المعتصد رجاله للبحث عنه في مآثر الآفاق .

ولكنه استطاع أن يجتذبهم جميعاً ، حتى وصل إلى المغرب ، وكان من أمره ما هو معروف<sup>(١)</sup> .

وقد استظل القرامطة ، في بدر أمرهم بلواء الخلافة الفاطمية ، ودعوا لها مذ قامت بإفريقية ، واستمد زعماً لهم منها العهد . ويقول لنا المقرizi : « إن القرامطة كانوا أولاً يخرون بالمهدي ، ويؤمنون أنه صاحب المغرب ، وأن دعوتهم إليه ، ويرسلون الإمام المنصور إسماعيل بن محمد القائم ابن عبيد الله المهدي ، وينخرجون إلى أكابر أصحابهم ، أنهم من أصحابه ، إلى أن افتصح كنفهم بمحاربة جوهر لهم<sup>(٢)</sup> . وهكذا شملت الخلافة الفاطمية القرامطة في البداية بتأييدها ورعايتها الروحية ، تعصيدهم في وثباتهم ضد الدولة العباسية ، خصيمتها المذهبية والسياسية . وفي كتاب المعز لدين الله إلى الحسن الأعصم ، ما يكشف عن هذه الحقيقة ، وهو أن حركة القرامطة في البحرين قامت كذلك تحت أكتاف الدعوة الإمامية ، وأنها لبست حيناً موالية للفاطميين ، في ظل قائدتها الحسن بن بهرام المعروف بأبي سعيد ، وولده سليمان المسمى بأبي الطاهر ، وأن الفاطميين وهم في المغرب ، كانوا يعتبرونها جنائهم في المشرق ، لمدافعة الخلافة العباسية ، ومحاجمتها وبث الاضطراب إلى ربوعها<sup>(٣)</sup> . فلما تغالي القرامطة في غيهم ، وخرجوا عن كل حد ، وزاد عيئهم وسفكهم ، وغزوا مكة ، وفتكتوا بال الحاج ، واقتحموا البيت الحرام ، واقتلووا الحجر الأسود (٣١٧ - ٩٢٩ م) ، تطورت العلاقة عندئذ بين الدعاة القرامطة ، وبين الخلفاء الفاطميين ، وغدت مسألة منافسة وخصوصية مضطربة . ولما ذهب القرامطة في جرأتهم إلى مهاجمة الدولة الفاطمية ذاتها في الشأم ، وانتزعوا منها دمشق ، وقتلوا قوادها ورجالها ، ثم هاجموها في مصر ذاتها ، ليقضوا ثمة على ملكها الفقي ، تنكرت لهم ،

(١) نشرت رسالة « استثار الإمام » ، وهي المنسوبة لأحمد بن محمد النيسابوري بعنوان الأستاذ إيشانوف بمجلة كلية الآداب بجامعة القاهرة بالجلد الرابع الجزء الثاني (ديسمبر سنة ١٩٣٦) (ص ٨٩ - ١٠٧) .

(٢) انتهاز الحفاء - المطبوع ص ٢٥٠ .

(٣) انتهاز الحفاء - المطبوع ص ٢٥٩ .

وأنكرت ثورتهم ، وترأت منهم ومن أعمالهم ودعونهم . وفي كتاب المعر  
لدين الله إلى الحسن الأعصم ، الذي سبقت الإشارة إليه ، ما يلي ضياء على  
طبيعة العلاقة بين القرامطة والخلافة الفاطمية ، وتطورها من الولاء إلى  
الخصومة المضطربة ، فيه ينوه المعر بما له ولابنه من صفة الإمامة ، ويشير إلى  
ما كان لهم من الولادة والوصاية على زعماء القرامطة أسلاف الحسن ، وإلى  
ما كانوا ينشدونه من رعاية الأئمة الفاطميين وبركاتهم ، وأئمهم لم ينتصروا  
على جيوش الدولة العباسية إلا بفضل هذه الرعاية الروحية ؛ ثم يندد بانشقاق  
الحسن عن الدعوة الفاطمية ، ويسوق إليه الإنذار والتحذير من عواقب  
تصرفه ، وينوه بقدس الإمامة الفاطمية ، وصفاتها الخارقة ، ودلائلها  
المعجزة<sup>(١)</sup> .

فإذا كانت الدعوة الفاطمية توصف أحياناً بأنها دعوة القرامطة ، فإنما  
ذلك يرجع فقط إلى الناحية الزمنية ، يعني أن القرامطة ، ولا سيما قرامطة  
الكوفة والشام ، كانوا يعتقدون هذه الدعوة ، قبل أن تتحدر حركتهم إلى  
ما انحدرت إليه بعد ذلك ، من ضروب التطرف والسفك والإباحة والإلحاد  
المغرق ، وهي التي طبعت حركتهم في البحرين .

\* \* \*

وقد أشرنا من قبل إلى اهتمام الخلافة الفاطمية بتنظيم دعوتها المذهبية ،  
وتلقينها إلى المؤمنين فيسائر الأقطار على يد الدعاة والمحجج المختلفين : وكانت  
مصر بالطبع ، هي أهم مراكز بث الدعوة السرية الفاطمية . ومن المحقق أن  
مجالس الدعوة التي كانت تعقد بالقصر ، كانت من أهم المجالس ، وأوفرها  
سرية وتكلما ، وأرقاها من حيث مستوى الطوائف التي تشهد لها . ولقد جاء  
قيام دار الحكمة متوجاً لهذه السياسة التقليدية في العمل على بث الدعوة السرية ؛  
ومع أن مجالس القصر ألغيت ثم أعيدت غير مرة ، فإن دار الحكمة استمرت  
عصرًا في تأدية رسالتها الخطيرة ، تبث العقائد والمبادئ الفاطمية الخفية  
والظاهرة . وكانت جهودها السرية أخطر وأشد أثراً في توجيه الحركة  
الروحية في مصر . بيد أنها لم توقف كثيراً إلى تحقيق الغاية التي عملت لها ، ولم تستطع

(١) نشرنا كتاب المعر المشار إليه إلى الحسن الأعصم برمته في نهاية الكتاب ، فليراجع هناك .

بالأخص أن تطبع المجتمع المصري ، بطابع عميق من الفكرة المذهبية التي كانت مستقرها ومبعثها . ذلك أنه من الحق أن ننوه هنا بأن الخلافة الفاطمية ، وإن كانت تفرض كل الحرص على بث دعوتها المذهبية بمختلف الوسائل الممكنة ، فإنها لم تكن تلتجأ في ذلك إلى أى وسيلة للضغط أو الإكراه الأدبي أو المادي ، بل كانت تترك أمر الدعوة والاستئاع إليها ، حرآ من كل قيد وضغط ، وكان الناس يستمعون إليها أحراضاً بمحض اختيارهم ، ويقبلونها أو يرفضونها وفق مشيئتهم ؛ وليس أدل على ذلك من أن الأمة المصرية ، التي كانت تحيط عرش الخلفاء الفاطميين بمحبتها وإعجابها ولائها ، لبست من الناحية المذهبية ، طوال عهد الدولة الفاطمية محتفظة بمذهبها السنى ، لا تبغى به بديلاً .

وفضلاً عن ذلك ، فإن دار الحكمة حينما رفعت القناع عن غاياتها الحقيقة ، وبالغت في جهودها في بث الدعوة السرية ، كانت هذه الجهود بالعكس عاملاً في بث أسباب السخط على تلك السياسة ، التي رسمت للاستئثار بتوجيه العقائد والضمائر ، وبث مبادئ الإنكار والإلحاد ، واضطربت الخلافة الفاطمية غير بعيد أن تعدل عن هذا الإغراء في محاولة بث العقائد المذهبية . وفي عصر المستنصر بالله اضطررت شؤون الدعوة السرية ، كما اضطررت جميع شؤون الخلافة الفاطمية ، وفقدت دار الحكمة كثيراً من نفوذها وأهميتها ، فلا نكاد نقع على ذكرها في هذا العصر . ثم انتهى أمير الجيوش الأفضل شاهنشاه بإلغامها وإغلاقها في أوائل القرن السادس ، أيام الأمر بأحكام الله (٤٩٧ - ٥٢٤ هـ) لما أثارته يومئذ من المجادلات المذهبية العنيفة ؛ وأعادها المأمون البطائحي وزير الامر سنة ٥١٧ هـ على نمط المدارس العادية ، واستبعدت منها مجالس الحكم والدعوة السرية ، فاستمرت بشكلها الجديد حتى نهاية الدولة الفاطمية (١) .

تلك هي الظروف التاريخية والمذهبية التي نشأت فيها الدعوة السرية الفاطمية وتطورت ، وتلك هي الوسائل التي لجأت إليها الخلافة الفاطمية في تنظيم هذه الدعوة وبئها ؛ وقد كانت مجالس القصر ودار الحكمة بلا ريب من

(١) المقريزى في الخطط ج ٢ ص ٣١٧ و ٣٣٥ .

أقوى هذه الوسائل وأسطعها ؛ وكان تنظيم الخلافة الفاطمية لدعوتها المذهبية على هذا النحو المدهش ، مما يشهد لها بكثير من الفطنة والبراعة في سبر أغوار المجتمع وفهم عقليته . وإذا كانت مجالس الحكمة لم تتحقق كل غايتها ، ولم تنجح كثيراً في تحويل الشعب المصري عن صفتة المذهبية ، فلا ريب أنها قد فعلت كثيراً لتوطيد الدولة الفاطمية ، وتوطيد إمامتها المذهبية وسلطانها السياسي ، كما فعلت كثيراً لتقويض الدعوات المذهبية الخصية ، ولكنها ألقت في الوقت نفسه سحباً كثيفة من الريب على عقيدة الفاطميين الدينية .

## الفصل الرابع

### النظريات والرسائل الإلحادية

تحول الدعوة الفاطمية إلى وجهة جديدة . كتب الدعاة السرية . أصول مذهبهم . فكراة الحلول في الإسلام . مزاعم ابن سبا . مزاعم الواقفة والإيمانية . الرجعة عند الفاطميين . تطبيق فكراة الحلول . المقتنع الخراساني . رسائل حزة بن علي . وصفه للحاكم بالنعوت الإلهية . كيف يبسط مذهبة . حملته على الإسلام . إشاراته إلى مجالس الحكمة . تأويلاته لأصول الإسلام . تلقبه بهادي المستحبين . يده عهد قائم الزمان . استعراض لرسائل حزة . إشاراته إلى اشتراك الحاكم في وضعها . شرحه لفكرة الألوهية . حديثه عن القراءة والإيمانية . أقواله الرمزية . ما ينسب للدعوة من المبادئ الإلحادية . موقف الحاكم من هذه الدعوة . استعراض حزة لنصرات الحاكم وتعليله لها . انتحاله لصفة النبيوة . مقارنات تاريخية . استمرار الدعوة بعد اختفاء الحاكم . أكابر الدعاة . الحدود الخمسة . الرسائل الإلحادية الأخرى . خلاصة محتوياتها . ما كتبه الدعاة . ما كتبه الدعاة . رسائل المقتنى . رسائل أخرى .

كانت هذه المرحلة الأولى التي اجتازتها الدعوة الفاطمية السرية ، منذ نشأتها حتى عصر الحاكم بأمر الله ، مرحلة عامة ترمي فيها إلى غایيات عامة شاملة حسبما بينا ؛ ولكنها تنحرف في عصر الحاكم إلى ناحية خاصة ، وتقصد فوق غایيتها الأصلية إلى غایية خاصة ، ثم تسفر غير بعيد عن نتائج عرضية ملهمة ، لم تنشدها الخلافة الفاطمية ولم تعمل لها ؛ وإنما عمل لها رهط من الدعاة المغامرين الذين ألغوا في معرك الدعوة السرية الفاطمية ، وفيما بلغته في عصر الحاكم من القوة والاضطرام ، وألغوا في ظروف العصر ذاته ، وفيما سرى إلى المجتمع يومئذ من عوامل الاضطراب الفكري والروحي ، مهدأً خصباً للمغامرة ، وإفساد العقول والضمائر ، وإضرام نار فتنة دينية من نوع جديد .

وقد عرضنا في فصل سابق إلى أولئك الدعاة المغامرين الذين احتشدوا بمصر في ذلك العهد ، وعلى رأسهم حمزة بن علي الزروزني ، والحسن الفرغاني الملقب بالأخرم ، ومحمد بن إسماعيل الدرزي ، وما أذاعوا يومئذ في المجتمع المصري من دعوات ومزاعم جريئة ، وما أثاروا بأعمالهم ومزاعمهم من الحوادث والفتن الدموية . وسنحاول هنا أن نستعرض طبيعة هذه الدعوة الإلحادية وخواصها ، وما كان لها من نتائج وآثار مدهشة ؛ وإذا كانت الرواية الإسلامية لم تعن بالإفاضة في شأنها ، ولم تحاول أن تبسط لنا أصوتها وقواعدها ، كما فعلت بمبادئ الفرق الثورية الأخرى ، فإنه قد انتهت إلينا لحسن الحظ طائفة من الوثائق المأمة ، التي تلقى كبير ضوء على حقيقة هذه الدعوة ، وعلى نظمها وتطورها ، وعلى شخصية أولئك الدعاة وحركاتهم ومبادئهم ومزاعمهم التي بشروا بها ، واتخذوها مادة لإنشاء عقيدة جديدة ودين جديد ما يزال قائمًا إلى يومنا .

ولهذه الوثائق أهمية خاصة في هذا التعريف . ذلك أن معظمها من إنشاء كبير الدعاة وزعيمهم حمزة بن علي ذاته ، وفيها يستعرض حمزة كثيرًا من أصول دعوته ، ويؤيدها بمخالف الشروح والمقارنات ، ويتحدث عن وسائله في بثها ، وعن معاونيه من أكابر الدعاة الذين أوفرتهم إلى مختلف الأقطار ؛ فهي من هذه الناحية تعتبر إنجيلاً لهذه الدعوة الإلحادية التي تقوم في جوهرها على الزعم بألوهية الحكم بأمر الله حسبما قلناها ؛ بيد أن هذه الوثائق أهمية تاريخية أيضًا ، إذ توجد بينها طائفة من الرسائل التي تشير إلى بعض أحداث العصر ومسائله ، وتعرض لنا في شأنها وجهات نظر خاصة لم يعن بها المؤرخ العادي ؛ وهي بذلك تلقى ضياءً خاصاً على بعض التواحي الغامضة في عصر الحكم بأمر الله .

وتحتفظ دار الكتب المصرية بطاقة من هذه الوثائق في عدة مجموعات خطية ، بيد أنها ليست كل ما انتهى إلينا منها ؛ وفي مكتبة باريس الوطنية مجموعة أتم وأوفى ؛ بيد أنه مما يدعو إلى الغبطة أن مجموعة دار الكتب ، تحتوى على عدة من رسائل الدعوة الأصلية ، وهي أهمها جميعاً ؛ وسيكون قد حديثنا عن هذه الوثائق شاملاً ، وسنبين خلال الحديث ما لدينا منها، وما وفقنا إلى الإطلاع عليه من غيرها .

رأينا فيما تقدم كيف ثارت الفتنة الدينية بمصر ، حيناً جاهر الدعاة بمذهبهم في المسجد الجامع<sup>(١)</sup> ، وكيف طورت الدعاة ومزق شملهم ، وتوارى زعيمهم حزة بن علي ، وفر زميله وداعيته الدرزي أو أنوشتكين إلى الشام ؛ وكيف انتشرت دعوتهم بعد ذلك في الشام ، فكانت أصل مذهب الدروز الشهير . وإذن فذهب الدروز مستمد في الواقع من دعوة حزة وتعاليمه ، وهو بذلك شعبة من الدعوة السرية الفاطمية حسبما صاغها حزة وتلاميذه ؛ وحيث هو في الحقيقة مؤسس مذهب الدروز ، وهو رسولهم « وهاديه » كما سترى :

ونستطيع أن نلخص مذهب حزة أو مذهب الدروز في نقط جوهريه ثلاثة :

الأولى : التناصح ، فذهبهم أو دينهم ينسخ جميع الأديان والشرايع السابقة ، وهو في زعمهم خاتم الأديان وإليه منتهى الهدایة والإيمان ، وأن الحاكم بأمر الله هو بذلك « ناطق النطقاء » جاء بعد النطقاء الستة الذين تقدموا وكان آخرهم محمد ؛ وهو قائم الزمان جاء بعد السبعة الصامتين الذين جاءوا بعد محمد<sup>(٢)</sup> .

والثانية : الحلول أو حلول الروح ، فروح آدم أصل البشر قد انتقلت إلى علي بن أبي طالب ، ثم انتقلت روح على إلى الحاكم بأمر الله .  
والثالثة : ألوهية الحاكم بأمر الله ، فالحاكم ليس إنساناً كباقي البشر ؛ ولكن الروح الإلهية حلت به واتخذت صورته ؛ وهذا هو في الواقع أساس المذهب وعمادة الجوهري .

ونرى قبل أن نسطر دعوة حزة بن علي كما يصوغها لنا في رسائله ، أن نقول إن حزة لم يكن أول مبتكر لهذه النظرية الإلحادية المذهبة ، وهي فكرة حلول الألوهية في إنسان من البشر ؛ فهي أولاً فكرة الحلول النصرانية كما هو معروف ، وقد صاغها قبله أكثر من داعية في الإسلام . ففي عصر على

(١) هو جامع عمرو .

(٢) راجع ص ٢٦٩ من هذا الكتاب .

ابن أبي طالب ذاته ، حينما بدأت الدعوة الشيعية ، قام عبد الله بن وهب ابن سبا المعروف بابن السوداء وبالسبائى ودعا على بالإمامية ، وأنه وحي النبي وخليفة في أمتة ، وأنه يعود بعد موته ؛ ففناه على وأحرق عدة من دعاته ؛ ولما قتل على زعم ابن سبا أن علياً لم يمت ، وأنه حتى حلت فيه الصفة الإلهية ، وأنه هو الذي يحيى في السحاب ، والرعد صوته والبرق سوطه ، وأنه لا بد أن ينزل إلى الأرض فيما لاها عدلاً كما ملئت جوراً . وقد كان مذهب ابن سبا مبعث الغلاة من الرافضة ؛ ومثله يقول الإمامية من الشيعة برجعة الإمام وبالمهدي المنتظر ، وأنه يظهر في آخر الزمان فيما لا الأرض عدلاً كما ملئت جوراً ، على اختلاف بينهم في تعين هذا الإمام المنتظر . وعلى أساس هذه الفكرة أيضاً يقول الإمامية بأن الجزء الإلهي يحل في الأمة بعد على ، وأنهم استحقوا الإمامية بطريق الوجوب ؛ وهي من أصول الدعوة الفاطمية ، وبها يقول الخلفاء الفاطميين في ظهور أو لهم عبد الله المهدى<sup>(١)</sup> ؛ بل نرى فكرة الرجعة هذه في وثيقة فاطمية رسمية ، هي رسالة العز الدين الله إلى زعيم القرامطة ، وهي التي أشرنا إليها فيما تقدم ، إذ يقول فيها : « فما من جزيرة في الأرض ولا إقليم إلا ولنا فيه حجج ودعا يدعونا إلينا ، ويأخذون بعثتنا ، ويدكرون رجعتنا »<sup>(٢)</sup> .

وقد لبست هذه النظرية الخلولية تردد بين آن وآخر في بيات الثورة على الإسلام ، وكان من أسطع الأمثلة في تطبيقها ظهور المقنع الخراساني في منتصف القرن الثاني للهجرة ؛ فقد ظهر هذا الداعية ، في سنة ١٥٩ هـ (٧٧٦ م) ، وكان قصاراً من أهل مرو واسمها هاشم بن حكيم ، وكان دميا شنيع الخلقة يعني وجهه بقناع من الذهب ، وأدعى الألوهية وأن الله حل أولاً في صورة آدم ، ثم في صورة نوح ، ثم ترددت صورته في الأنبياء حتى محمد ، ثم حلت في شخص على ، وانتقلت إلى أبي مسلم الخراساني ، ثم حلت فيه أى في المقنع . وقد ذاعت هذه الدعوة الجريئة بين القبائل التركية البدوية في شمال فارس ، ولبث المقنع أعواماً طويلاً يغالب جنود

(١) خطط المقريزي ج ٤ ص ١٨٢ ، والفرق بين الفرق ص ١٥ و ٤٤ و ٤٥ .

(٢) اتعاظ الحنفاء (طبع القاهرة) ص ٢٦٠ .

الخلافة التي جردت مخاربته ، ولما انتهت بمحاصرته في قلعته المنيعة في «بستان» ورأى ألا مناص من الموت ، أحرق نفسه مع جماعة من أتباعه (سنة ١٦١ هـ) ، ولم توجد جثته ولا حطامه ، فزاد أصحابه — وهم المقنعة أو المبيضة — فيه فتنة وقالوا رفع إلى السماء<sup>(١)</sup> .

والآن لنركيف يبسط لنا حزة بن على دعوته في رسائله . ولنبدأ بالجموعة الأولى ، وهي التي تعتبر من الدعوة وإنجيلها . وتوجد من هذه الوثيقة نسختان خطيتان بدار الكتب ، الأولى كاملة والثانية تنقص رسالتين عن الأولى ، وعن نسخة باريس<sup>(٢)</sup> .

الأولى عنوانها : «نسخة السجل الذي وجد معلقاً على المشاهد في غيبة مولانا الإمام الحاكم» وهو الذي تحدثنا عنه فيما تقدم ؛ وفيه يشرح حزة أسباب غيبة الحاكم ، ويعلن اختفاءه بغضبه على أمته لما اقرفت من الآثام والخطايا ، رغم ما أفضى إليها من فضله ونعمه ، واعتزامه أن يتركها تهيم في الضلال والغواية ؛ ويتخذ من بعض تصرفاته أدلة على هذا الغضب ، ثم يحذر المؤمنين من البحث عنه أو استقصاء آثاره ، ويقول إنه سيظهر ويعود لأمته حين تحل الساعة . وقد ذيلت هذه الرسالة بتاريخ كتابتها وهو شهر ذي الحجة سنة ٤١١ هـ ، أي عقب اختفاء الحاكم أو بعده بأيام قلائل . والثانية عنوانها : «السجل المنهى فيه عن الخمر» ، وفيها يتتحدث عن مرسم تحريم النبيذ وحكمة ذلك التحريم ؛ وتاريخها ذو القعدة سنة ٤٠٠ هـ ، وهو التاريخ الذي صدر فيه مرسم التحريم للمرة الثانية .

وتأتي بعد ذلك ثلاثة الرسائل وعنوانها : «خبر اليهود والنصارى» ، وفيها خلاصة للمناقشات التي يقول إنها جرت بين الحاكم بأمر الله وبين اليهود والنصارى ، حول دعوته إياهم للدخول في شريعته ؛ وقد أشرنا إلى محتوياتها فيما تقدم<sup>(٣)</sup> .

(١) ابن الأثير ج ٦ ص ١٣ و ١٧ ، والفرق بن الفرق ص ٢٤٣ و ٢٤٤ .

(٢) يحمل المخطوط الأول رقم ٣٧ عقائد التحل ، ويحمل المخطوط الثاني رقم ١٣٣ عقائد التحل . ومرجعنا هنا هو النسخة الثانية نظراً لوجودها بين أيدينا . وقد رجعنا إلى النسخة الأولى فقط فيما يتعلق بالرسالتين الأوليين .

(٣) راجع ص ١٧٠ من هذا الكتاب .

ثم تأتي بعدها صورة كتاب بعث به زعيم القرامطة إلى الحاكم بأمر الله يهدده ، ويطلب إليه التسلیم ، ورد الحاكم عليه ، ينذره بشر العاقب<sup>(١)</sup> .

بعد ذلك يبدأ متن الدعوة وأصواتها الحقيقة . ويفتح الداعي (جزء) رسائله بما يسميه « ميثاق ولِ الزَّمَانِ » وهو نص العهد الذي وضعه لأولياء الدعوة كي يقطعواه على أنفسهم عند اعتناقها ، وفيه التبرؤ من جميع الأديان الأولى ، والتعهد بالدعوة للدين الجديد أى عبادة الحاكم<sup>(٢)</sup> ؛ ويليه « الكتاب المعروف بالنقض الخفي » يرفعه الداعي إلى « الحضرة الالاهوتية » ، وفيه يحدثنا عن أصل العالمين وبدء الخليقة في عبارة غامضة ، ويقول إن أصل العالم هو البرودة والحرارة ؛ ويقدم لنا بعد ذلك خلاصة موجزة عن معركة على ومعاوية ، وبدء الحركة الشيعية ؛ ثم يصف الحاكم بأنه : « مولانا القائم بذاته ، المنفرد عن مبتدعاته ، جل ذكره ؛ أورا العالم قدرة لاهوتية ما لم يقدر عليه ناطق في عصره ، ولا أساس في دهره »<sup>(٣)</sup> . ويفتح حزرة جميع رسائله بتوجيه النعوت الإلهية إلى الحاكم فيسميه « مولانا البار العلام ، العلي الأعلى ، حاكم الحكام ، من لا يدخل في الخواطر والأوهام ، جل ذكره عن وصف الواصفين ... » وأمثالها من النعوت المفرقة ؛ ويسميه في جميع مراحل الدعوة « قائم الزمان » ، و« ناطق النطقاء » . ويعرض الداعي بعد ذلك في عنف وجرأة إلى قواعد الإسلام ، وإلى ما يلقى بشأنها في مجالس الحكمة الفاطمية ؛ وهنا نستطيع أن نظر برلمحة جديدة من الضياء على موضوعات تلك المجالس السرية الشهيرة من أحد أكابر دعاتها . وأول ما نعرف هو أن السرية كانت قاعدة أساسية لهذه المجالس ، وأن من يجربه

(١) يقول الداعي في وصف كتاب القرمطي « إنه نسخة ما كتبه القرمطي إلى مولانا الحاكم بأمر الله أمير المؤمنين عند وصوله إلى مصر » ( ص ٩ من المخطوط ) . ولا تردد في حوارث عصر الحاكم كلها إشارة تفيد إلى وصول القرامطة إلى مصر ، بل ولا إلى الشام . والظاهر أن هذا الكتاب قد وجده القرمطي إلى الحاكم من الإحساء .

(٢) راجع ص ١١ - ١٣ من المخطوط المشار إليه ، وقد أثبتنا نص هذا الميثاق في قسم الوثائق في نهاية الكتاب .

(٣) ص ٢٥ من المخطوط .

على إفشاء مناقشاتها يعتبر منافقاً وخارجياً يستحق اللعنة والعقاب<sup>(١)</sup>.  
ويتناول الداعي هنا بعض النقط والشروط الخاصة ؛ فيحدثنا عن الزكاة مثلاً  
بأنها في الحقيقة ليست كما تلقى إلى الناس ، بل هي الاعتراف بولاية على  
ابن أبي طالب والأئمة من ذريته ، والتبرى من أعدائه أباً بكر وعمان ، وأن  
معناها الباطن هو في الحقيقة « توحيد مولانا جل ذكره ، وتزكية قلوبكم  
وتطهيرها من الحالين جميعاً ، وترك ما كنتم عليه قدماً »<sup>(٢)</sup> . وعن الصوم  
بأنه من الناحية الباطنة ، صيانة القلوب بتوحيد مولانا جل ذكره . أما الحجج  
ورسومه فيحمل عليها الداعي بشدة ، ويصفها بأنها « من ضروب الجنون » ؟  
وليس أدل على ذلك من أن « قائم الزمان » (الحاكم) قد قطع الحجج  
والكسوة النبوية أعوااماً طويلة ؛ ومعنى الحج في الحقيقة والباطن « هو توحيد  
مولانا »<sup>(٣)</sup> . وأما ترك الحاكم للصلوة والنحر (في عيد الأضحى) فهو تحليل  
ذلك للعباد ؛ وقد أبطل الحكم صلاة العيد وصلاة الجمعة بالأزهر ، وأسقط  
الزكاة ، ومعنى ذلك أنه يحل للعباد (عباده) ، أن يقتدوا به في ذلك  
« إذ كان إليه المنهى ، ومنه الابتدأ في جميع الأمور »<sup>(٤)</sup> .

ويؤرخ الداعي هذا القسم التمهيدى من دعوته ، بشهر صفر سنة مائة  
وأربعين من الهجرة (٤٠٨ هـ) ، ويقول لنا إن هذه السنة ، هي أول  
ستين ظهور عبد مولانا ، وملوكة ، هادى المستجيبين ، المنتقم بسيف مولانا  
جل ذكره ... الخ ». ومعنى ذلك أن حمزة بن علي كان يتحلّل فوق صفة  
الداعى ، صفة النبوة والرسالة ، وهو بهذه الصفة « هادى المستجيبين » ،  
والواقع أنه يتحلّل هذه الصفة في جميع أحاديثه ؛ وهو يرجع بدء رسالته إلى  
هذا التاريخ . وقد ذكرنا فيما تقدم أن حمزة ظهر بدعوه في القاهرة في أوائل  
سنة ٤٠٧ أو أوائل سنة ٤٠٨ هـ ؛ وفي بعض الروايات أنه ظهر بعد هذا  
التاريخ في سنة ٤٠٩ أو ٤١٠<sup>(٥)</sup> ، وهو ما تقصده أقوال الداعى ومنطق

(١) ص ٣٩ من المخطوط.

(٢) ص ٣٥ من المخطوط.

(٣) ص ٤٤ من المخطوط.

(٤) ص ٢٩ و ٣٠ و ٣٤ من المخطوط.

(٥) أخبار الدول المنقطعة ، وتاريخ الأنطاكي ص ٢٢٣ .

الحوادث ذاته . بيد أنه لا ريب في أن حزة كان يبث دعوته سراً قبل ذلك بعدها أعوام . وإنذ فسنة ٤٠٨ هـ هي بدء الرسالة ، وهي « أول سنين قائم الزمان » أعني بدء الدعوة بألوهية الحاكم بأمر الله ، حسبما يقول الداعي في رسالته المسماة « بدء التوحيد لدعوة الحق » ؛ وهي أيضاً بدء تاريخ الدروز ، المقدس (سنة ١٠١٧ م) .

وفي رسالة « التوحيد لدعوة الحق » يدعو حزة صراحة إلى « ألوهية » الحاكم ، ويحاول أن يبرر إبطاله لأحكام الشريعة ، بأنَّ مُحَمَّداً قد نسخ كل الشرائع السالفة ، فكذلك ينسخ الحاكم بأمر الله شريعة محمد ، وينشئ له شريعة خاصة<sup>(١)</sup> ، وهذا هو لب المذهب وعماده كما بينا . وفي الرسالة التالية وهي « ميثاق النساء » يتحلّث الداعي عن واجبات النساء في الطاعة والتوكيد والبعد عن الدنس ، وألا يشغلن قلوبهن بغير توحيد « مولانا » ، وأن ي肯ن سادات وفياضات في طاعته ، وأن يتركن ما كن عليه من قبل<sup>(٢)</sup> . وفي رسالة « البلاغ والنهاية في التوحيد » يوصي الداعي بعبادة الحاكم والإقرار بوحدته ، ويقول إنه رفعها بنفسه إلى « الحضرة اللاهوتية » في شهر المحرم الثاني من سنة المباركة (المحرم سنة ٤٠٩) ، وأنها نسخت عن خط قائم الزمان بغير تحريف ولا تبديل<sup>(٣)</sup> . وفي هذه العبارة ما يستوقف النظر ؛ ذلك أنها قد تعني أن الحاكم بأمر الله اشتراك مع الداعي في وضع هذه الرسائل ، أو أنها وضعت بإشرافه ، وأنه كان من وراء الدعاية يرعى الدعوة ويشجعها بنفسه ؟ فهل يقول حزة حقاً ، أم أنه يحاول فقط أن يسيغ بهذا الزعم قوة على دعوته في نظر الأولياء والكافة ؟ وفي هذه الرسالة التي تنسب للحاكم ، يعرض حزة ثاني المبادئ الجوهرية في مذهبه وهو مبدأ الحلول ، فيزعم أنه من الخطأ أن يعتبر الحاكم ابنًا للعزيز أو ينعت بأنه أبو على ؛ ذلك أنه في زعمه هو « المولى

(١) ص ٥٣ و ٤٤ من المخطوط .

(٢) يجدر هنا أن نشير إلى أن حزة وباق الدعاة يكتبون كلمة العدق وكل ما اشتق منها بالسين فيقولون العدق ، والصادق ، وحقاً وسدقاً ، وغيرها ، وذلك لتأثيريات معينة يزعمونها (راجع ص ٧٣ من المخطوط) .

(٣) ص ٧٤ من المخطوط .

سبحانه هو هو في كل عصر وزمان » وأنه يظهر في صورة بشرية « كيف شاء وحيث شاء »<sup>(١)</sup> . ثم يحاول الداعي في الرسالة التالية ، وعنوانها « الغاية والنصيحة » أن يقيم المفاضلة بين الإسلام أو دين محمد والمدين الجديد . وفي الرسالة التي عنوانها « كتاب فيه حقائق ما يظهر » يحاول أن يبرر بعض تصرفات الحاكم حسبما نفصل بعد . وفي الرسالة التالية وهي « السيرة المستقيمة » يحدثنا عن آدم وأصل الخليقة ، ويقول لنا إن القراءة هم الإيماعيلية في عرف الفرس ، وأنهم هم الموحدون ، وفي هذا القول دليل آخر على ما هناك من علاقة أو وحدة بين دعوة القراءة والدعوة الفاطمية السرية<sup>(٢)</sup> ؛ ثم يحدثنا عن تعاقب الشرائع ، ويزعم أن الإسلام قام بالعنف والسيف ، وأن الشريعة الإسلامية اختتمت بـمحمد بن إسماعيل ، وأن آخر خلفاء إسماعيل هو عبيد الله المهدى (مؤسس الدولة الفاطمية) وأن القائم هو الحاكم<sup>(٣)</sup> . وفي الرسالة الموسومة « بكشف الحقائق » يلتجأ الداعي إلى العبارات الرمزية ويقول « والآن فقد دارت الأدوار ، وظهر ما كان مخفيا من مذهب الأبرار ، وبيان للعاملين ما جعلوه تحت الجدار ، وعادت الدائرة إلى نقطة البيكار ، فألفت هذا الكتاب بتأييد مولانا البار ، الحاكم القهار ، العلي الجبار ، سبحانه تعالى عن مقالات الكفار ، وسميته كشف الحقائق » . فهل يكون عنوان الرسالة ، وهو كشف الحقائق ، عنواناً لهذه المجموعة من رسائل حمزة وشروحه ؟ هذا ما تدلّى به عبارة الداعي . وفي هذه الرسالة يزعم الداعي أن الإله بشر يأكل ويشرب ، وليس كما زعموا من التجدد عن الصفات البشرية . وفي الرسالة التالية والأخيرة وعنوانها « سبب الأسباب » يتخذ الداعي صفة الحادى والمعلم الأكبر بتقويض مولاه ، ويفند أقوال بعض المنكرين لدعوته .

هذا وما يحدّر ذكره أنه فضلاً عما ذهبت إليه الدعوة ، من إبطال فروض الإسلام الأساسية كالصلوة والصوم والزكاة ، والحج ونسخ الشريعة الإسلامية

(١) ص ٨٦ من المخطوط .

(٢) ص ١٨٧ من المخطوط .

(٣) ص ٢٠٠ و ٢٠٢ و ٢٠٨ من المخطوط .

كلها ، فإن بعض الروايات تنسب إليها طائفة أخرى من المبادئ الإباحية المثيرة مثل إباحة الخمر والرزا ونكاح البنات والأمهات والإخوات ، وإباحة أموال المخالفين ودمائهم<sup>(١)</sup> . وهذه مبادئ القرامطة الإباحية بلا ريب ، وقد طبقت في مجتمع القرامطة مدى حين ، وذكرها داعية القرامطة عبيد الله بن الحسن القبرواني في رسالته إلى زعيم القرامطة سليمان بن الحسن الجنابي ، وهي الرسالة التي أشرنا إليها فيما تقدم . ويقول هذا الداعية عن مسألة عشرة المحارم في رسالته ما يأتي : « وما العجب من شيء كالعجب من رجل يدعى العقل ، ثم يكون له أخت أو بنت حسنة وليس لها زوجة في حسنها ، فيحرمها على نفسه وينكحها من أجنبى . ولو عقل الجاهل لعلم أنه أحق بأخته وبنته من الأجنبي ، ما وجہ ذلك إلا أن أصحابهم حرم عليهم الطیب ، وخوفهم بغايت لا يعقل وهو الإله الذى يزعمونه ، وأخبرهم بكون مالا يرون أنه أبداً منبعث من القبور والحساب والجنة والنار ... الخ »<sup>(٢)</sup> . وقد ردَّ كثير من المؤرخين المعاصرين والمتلذحين هذه التهم ، بل يرددها البحث الحديث أيضاً<sup>(٣)</sup> . بيد أننا لم نجد في رسائل حمزة ما يدل على أنه دعا إلى مثل هذه المبادئ المثيرة ، أو أنها طبقة بالفعل في مجتمع الملاحدة ، كما طبقة في مجتمع القرامطة ، إذا استثنينا ما يتعلّق بإباحة أموال المخالفين ودمائهم ؛ بل نرى بالعكس حمزة يدعو النساء إلى العفة والخصوبة والتجميل بالخلق الفاضل ، « والبرى من كل عيب ودنى ... وأن يحنن أنفسهن عن الشهوات والشهوات ، وارتکاب الفواحش والمنكرات ، ليتسعن بإيمانهن » ، ويشير إلى « المؤمنات الحافظات لما فرض عليهن ، الحصبات إلا لبعولتهن » ، ويحرم الخلوة على الداعي بأمرأة بمفردها خشية الفتنة والشك ، ويدعو إلى حجاب

(١) تاريخ الأنطاكي ص ٢٢٣ ؛ والذهبى (المخطوط) مجلد ٢٢ في وفيات سنة ٤٤١١ ومرآة الزمان (النسخة الفتوغرافية) الجزء المشار إليه ص ٤٠٥ ؛ وأورده النجوم الراحلة ج ٤ ص ١٨٤ ؛ والميد ابن المكين ص ٢٦٥ .

(٢) الفرق بين الفرق ص ٢٨١ .

Silvestre de Sacy : Exposition de la Religion des Druses V. II. (٣)

المرأة وحشمتها ورثصانتها<sup>(١)</sup> ، ولم يسمع في عصرنا عن طائفة الدروز وهم بقية أولياء الدعوة ، أنهم يعتقدون هذه المبادئ الإباحية في عشرة المحارم ، بل المعروف أنهم يحرمون الحمر ، ويتمسكون بمحجوب المرأة وحشمتها ؛ والظاهر أن هذه الإباحية أو أن شيئاً منها ، ما يزال يمثل في طائفة النصيرية ، وهي طائفة باطنية أخرى نشير إليها فيما بعد .

ومن جهة أخرى فليس ثمة ما يدل على أن الدعوة الفاطمية الأصلية ، قد انحدرت في وقت ما إلى مثل هذه الإباحية الإجتماعية المروعة ، وإن رماها بذلك خصومها العباسيون في مخاضر القذح الرسمية التي سبقت الإشارة إليها<sup>(٢)</sup> .

هذه خلاصة موجزة لتلك الدعوة الإلحادية الغربية ، التي اضططع بها ذلك الداعية المغامر حزة بن علي ، والتي كادت تحدث عند ظهورها ثغرة خطيرة في صرح الإسلام ومبادئه الحقيقة ، كتلك التي أحدثتها فورة القراءمة قبل ذلك بتحوال قرن ، والتي قامت حسبما يزعم الدعاة بتأييد الحكم ورعايته . الواقع أنه من الصعب أن نحدد مركز الحكم إزاء هذه الدعوة التي انتحلت من شخصيته عماداً ، وزعمت أنها ترفعه إلى قدس الألوهية ؛ بيد أن في منطق الحوادث ، وملخص الرواية ، ما يدل على أن الدعاة كانوا يتمتعون في بيت دعوتهم بالرعاية الرسمية ، وأن الحكم كان يعني بمحاباتهم من شر الخصومة والمطاردة ؛ وقد يكون أيضاً أنه كان يرقب بثها ويتبع سيرها بعين الرضى ، وأنه ربما كان يمد الدعاة بالمال والنصح ؛ بيد أنه ليس ثمة ما يدل على أنه اشتراك في إنشائها وصياغتها ، كما يزعم الداعي في أكثر من موضع في رسائله .

وليست الشروح الكلامية هي كل ما يعني به الداعي ؛ فهو يعني خالماها بأن يستعرض تصرفات الحكم بأمر الله ، ويحاول أن يدافع عنها يطبعها من

(١) راجع رسالة حزة الموسوية « بميثاق النساء » في المخطوط المشار إليه ص ٦٨ - ٧٢ .

(٢) ردت هذه التهم في محضر القذح الرسمي الذي وضعه بلاط بغداد طعناً في حق الملقبين الفاطميين ( راجع ص ٥٥ من هذا الكتاب ) .

الشذوذ والتناقض ، وأن يفسرها بما يلائم دعوته ويوئدها . أجل لقد كان في تصرفات هذا الذهن المأثم المضطرب ما يبعث على التأمل ، وما يجب أن يحمل لا على الشذوذ والتخريف ، ولكن على الحكمة والسمو إلى ما لا يرتفع الذهن العادى إلى فهمه وتحليل بواطنه : هكذا يقدم الداعى إلينا تصرفات مولاه الحاكم ؛ فإذا كان الحاكم قد ترك الصلاة والنحر ، وإذا كان قد أبطل صلاة العيد وصلاة الجمعة بالآخر ، وأسقط الزكاة عن الناس ، فعنده تحليل ذلك للكافة<sup>(١)</sup> ؛ وإذا كان الحاكم يتبع أحياناً سياسة الإضطهاد بالنسبة للنصارى واليهود ، فذلك لأنه يريد أن يهلك المرتدين والمارقين ، ومن بي منهن يودون الجزية ، وهم اليهود ، ويجب عليهم وعلى النصارى المرتدين عن التوحيد ، وهم المتفاقون ، أن يلبسو أزياء خاصة ، وأن يعلقوا في صدورهم وآذانهم أثقالاً خاصة من الرصاص<sup>(٢)</sup> ؛ وإذا كان الحاكم يؤثر التكشف في مأكله وملبسه وركوبه ، فيركب الحمير مجردة من الدبياج والخليل الذهبية ، فذلك لحكمة باطنة يوؤلها الداعى بآيات من القرآن ، ويفسرها بدلائل رمزية غامضة<sup>(٣)</sup> ؛ وإذا كان الحاكم يخرج من سرداد القصر إلى البستان ، وإذا كان يرتاد بستان المقص وغيره من بساتين القاهرة ، ويطوف أحياناً في المدينة ، فذلك أيضاً لحكم باطنة لا تدركها الكافة ؛ وما يرتكبه أهل الفساد بجوار هذه البساتين من ضروب الفحشاء والمنكر إنما يرتكب في طاعته !<sup>(٤)</sup> . وما يرتكبه الحاكم من ضروب البطش والسفك ؟ إنه مظهر لسطوة الحاكم «الإلهية» فهو يفتک بأكابر الدولة دون خوف ولا حرج كما فعل مع برجوان ، ووزيره ابن عمار ، ومع آخرين من الأكابر والزعماء ؛ ثم هو يخرج بالليل دون ركب ولا سلاح ، لا يخشى نفقة ولا اعتداء ، ويحمد كل ثورة وخروج عليه ، وكثيراً ما ينفرد بنفسه في «جب الصحراء» دون خوف من أحد من عسكره أو بطانته ، وتلك أعمال وصفات ليست للبشر :

(١) ص ٤٣ - ٤٦ من المخطوط .

(٢) ص ٩٧ و ٩٨ من المخطوط .

(٣) ص ١٤٧ و ١٤٨ من المخطوط .

(٤) ص ١٥٠ ، والظاهر أن بعض محال المهوو والقصد كانت تقع بجوار هذه البساتين .

هكذا يفسر لنا حزوة أعمال الحكم وتصرفاته ؛ فما اعتبره المعاصرون  
شنوذاً وإسراهاً ثم جنوناً في بعض الأحيان ، وما تسمى الرواية بعيسى  
التناقض والإغراق والتخريف أحياناً ، إنما هو في زعم الداعي ، السمو فوق  
مدارك البشر ، والتمتع بصفات ليست للبشر ؛ ومهمما يكن في ذلك التفسير  
من غلو وتخريف ، فهو محاولة سفطانية جريئة ، لتبرير ما لم تبرره الشرائع  
وال المجتمع ، وما لم يبرره التاريخ .

ثم إن حزوة لا يقف عند الدعوة لسيده ومولاه ، بل يدعو لنفسه أيضاً ؛  
فإذا كان الحكم هو « الإله » فإن الداعي هو رسوله ونبيه ، ومن ثم فإن حزوة  
الذى يتسمى خلال رسائله « بهادى المستجيبين » كما رأينا ، يتحول النبوة صراحة ،  
ويزعم أن هذه النبوة قد أيدت بالمعجزات التى أسبغها عليه مولاه الحكم (١) .  
ألم يشتبك عشرون من رجاله مع مائتين من عسكر خصمه ، فلا يقتل من  
 أصحابه سوى ثلاثة ، وينزهم الخصوم ؟ ألم تنشب موقعة أخرى في المسجد  
بين قلة من أنصاره وكثرة من خصومه فینتصر الصحب دائمًا ؟ (٢) فهذه أعمال  
تخرج عن طاقة البشر ، وهى من معجزات الداعي .

\* \* \*

وقد كتبت هذه الرسائل التى هي متن الدعوة وأساسها بين صفر سنة  
٤٠٨ ، وأواخر سنة ٤٠٩ هـ . وسنة ٤٠٨ (١٠١٧ م) وهى كما رأينا أولى  
سنی قائم الزمان (الحكم) ، وأولى سنی ظهور حزوة « عبده ومملوكه هادى  
المستجيبين ». ولكن الحكم زهق في أواخر شوال سنة ٤١١ ، فإذا حدث  
لتلك الدعوة بعد ذهابه ؟ لقد كان اختفاء الحكم على ذلك النحو الغامض  
مستقي جديداً للدعاة ، فأذاعوا أنه اختفى ليظهر في وقت آخر ، وأنه رفع إلى  
السماء ، وأن في هذا الاختفاء ذاته ما يوئد الزعم بألوهيته (٣) ، وأذاع حزوة  
رسالته الشهيرة (السجل) عن اختفاء الحكم ، وعلل اختفاءه بغضبه على  
أمتة لما اقترفت من الآثام ، وبشر برجعته حين تخل الساعة . ووجه الداعي

(١) ص ١٣٠ من المخطوط .

(٢) ص ١٣٣ من المخطوط .

(٣) راجع ص ٢٣٦ من هذا الكتاب .

إلى أهل الشام في ذلك الشأن رسالة خاصة عنوانها «الغيبة» ، ينادى الموحدين فيها أن يحرصوا على ولائهم وعهدهم ، ويزعم أن الإله سيظهر في صورة بشرية أخرى<sup>(١)</sup> ؛ ومعنى ذلك أن الدعوة لم تخمد باختفاء الحاكم ، بل اتخذ هذا الاختفاء وسيلة لإذ كائناً كما قدمنا ، ومن الحق أنها استمرت بعد ذلك عصر آخر ، بل هناك ما يدل على أن حمزة بن علي ، لبث قائمًا بدعوه بعد الاختفاء مدى أعوام ؛ ففي مجموعة خطية أخرى تحفظ بها دار الكتب ، عدة رسائل أخرى تتعلق بالدعوة ودعاتها ، وبيدو من موضوعها وأسلوبها وألفاظها ، أنها ربما كانت من تأليف حمزة بن علي ذاته ، وقد ذيلت بتوارييخ وضعها في جمادى الآخرة من سني ولى الحق العاشرة ، وفي صفر سنة إحدى عشرة من سني قائم الزمان ، وفي السنة الرابعة عشرة من سني قائم الزمان . . . الخ ؛ وعهد قائم الزمان يتقدّم كما تقدم في سنة ٤٠٨ هـ ، ومن ثم فقد كتبت هذه الرسائل بين سنة ٤١٨ و ٤٢٢ هـ<sup>(٢)</sup> .

وقد رأينا أن حمزة اختفى حين اضطراره الفتنة بالقاهرة في أوائل سنة ٤١١ هـ ، ولم يعرف مصيره بوجه التحقيق ؛ ولعله لبث مخفياً بمصر مدى حين ، كما تدل على ذلك لمحجة رسالته عن اختفاء الحاكم ؛ والظاهر أنه قصد إلى الشام حيث كانت الدعوة قد سبقته ؛ وأخذت تنظم وتتوطد في حوران ، ولعله ارتد إلى وطنه فارس معقل الدعوة السرية الباطنية ، ولبث هناك متصلًا برسله ودعاته في الشام .

وعلى أي حال فليس من ريب في أن الدعوة استمرت على يد رسول حمزة وأكابر دعاته . ويذكر حمزة لنا في رسائله الأخرى أسماء بعض هؤلاء الزعماء الذين اصطفاهم لوكالاته عنه ؛ ففي رسالة عنوانها «نسخة سجل الحجبي» يوجه الكلام إلى «أخيه وصهره» أبي إبراهيم إسماعيل بن محمد التميمي ، ويقول لنا إنه اختاره ليكون خليفة على سائر الدعاة والمأذونين والنقباء والماكسيرين ، ويسميه «صفوة المستجيين» ، وكهف الموحدين ؛ وفي رسالة أخرى عنوانها «تقليد الرضى سفير القدرة» ، يختار المدعو عبد الله بن محمد بن

(١) وردت هذه الرسالة في مجموعة دار الكتب المحفوظة برقم ٤٥ عقائد النحل .

(٢) توجد هذه الرسائل ضمن المجموعة المحفوظة برقم ٤٦ عقائد النحل .

وَهُبُ القرشى؛ وَيُلْقَبُ بِـ«بَسْفِيرُ الْقَدْرَةِ»، فَخَرُّ الْمُوْحَدِينَ، وَعَمَادُ الْمُسْتَجَبِيْنَ»؛  
وَفِي ثَالِثَةٍ وَهِيَ رِسَالَةُ الْمُقْتَنِي يَخْتَارُ أَبَا الْحَسْنِ عَلَى بْنَ أَحْمَدَ السَّمْوَقِ، وَيَكْنَى  
بِالْمُقْتَنِي بَهَاءَ الدِّينِ لِيَكُونَ «جَنَاحَهُ الْأَيْسِرُ»؛ وَأَمَّا «جَنَاحَهُ الْأَيْمَنُ» فَهُوَ  
سَلَامَةُ بْنُ عَبْدِ الْوَهَابِ. وَيَعْرُفُ حِزْبُهُ وَهُوَلَاءُ الْأَرْبَعَةِ بِالْحَدْدُودِ الْحَسْمَةِ  
الْمُعْصُومِيْنَ؛ وَقَدْ كَانَ هُوَلَاءُ هُمَّ أَقْطَابُ الدِّعَوَةِ بِلَارِيبِ، يَتَولَّنَ مُنَاصِبَ  
الْعَامَةِ وَالْإِشْرَافِ، وَكَانَ مُقْدِمَهُمْ وَكَبِيرُهُمْ إِسْمَاعِيلُ بْنُ مُحَمَّدَ التَّعْبِيِّ،  
شَاعِرًا يَصُوغُ الدِّعَوَةَ وَيَشِيدُ بِهَا فِي قَصَائِدِهِ، وَلَهُ قَصِيْدَةٌ طَوِيلَةٌ عَنْ وَاهْنَاهَا  
«شِعْرُ النَّفْسِ»، يَشِيدُ فِيهَا بِقَدْسِ الْحَاكِمِ وَخَواصِهِ الْإِلَهِيَّةِ<sup>(١)</sup>، وَلَهُ أَيْضًا  
عَدَدًا رِسَالَاتٍ أُخْرَى فِي تَأْيِيدِ الدِّعَوَةِ وَشَرْحَهَا. وَكَانَ ثُمَّةً إِلَى جَانِبِ هُوَلَاءِ  
الرُّؤْسَاءِ الْأَقْطَابِ، عَدَدًا كَبِيرًا مِنَ الدِّعَاءِ وَالرِّسْلِ مُثْلِ عَبْدِ اللَّهِ الْأَوَّلِيِّ،  
وَمُبَارِكِ بْنِ عَلَى، وَأَبُو مُنْصُورِ الْبَرْدِعِيِّ، وَأَبُو جَعْفَرِ الْحَبَالِ، وَغَيْرُهُمْ مِنْ  
وَرَدَتْ أَسْمَاؤُهُمْ فِي رِسَالَاتِ الدِّعَوَةِ؛ وَكَانَ لِكُلِّ دَاعِيَةٍ جَهَةً أَوْ مَنْطَقَةً خَاصَّةً  
يَخْتَصُّ بِبَيْتِ الدِّعَوَةِ فِيهَا مَعْنَى نَقْبَاهُ وَمَعَاوِنَهُ؛ وَهَكُذا كَانَ جَيْشُ حَقِيقَتِيِّ مِنْ  
هُوَلَاءِ الدِّعَاءِ السَّرِينِ يَغْمُرُ الْأَمْ وَالْعَوَاصِمِ الْإِسْلَامِيَّةِ، وَيَحْمِلُ إِلَيْهَا جَرَائِمَ  
الْإِلْحَادِ وَالثُّورَةِ عَلَىِ الْإِسْلَامِ.

— ٣ —

هَنَالِكَ طَائِفَةٌ كَبِيرَةٌ أُخْرَى مِنَ الرِّسَالَاتِ الْإِلْحَادِيَّةِ الَّتِي وَضَعَهَا حِزْبُهُ وَصَحْبُهُ  
فِي شَرْحِ الدِّعَوَةِ وَتَأْيِيْدِهَا، وَفِي التَّعْلِيقِ عَلَى بَعْضِ حَوَادِثِ الْعَصْرِ، وَهِيَ  
تُرَبَّى عَلَى الْمَائِةِ، وَلَدِينَا مِنْهَا بِدارِ الْكِتَابِ أَكْثَرُ مِنْ سَبْعِينَ رِسَالَةً، فِي مَجْمُوعَاتِ  
أَرْبَعَ<sup>(٢)</sup>، غَيْرَ الْمَجْمُوعَةِ الَّتِي شَرَحْنَاهَا وَالَّتِي تَضَمَّنَ مَنْتَ الدِّعَوَةِ وَأَصْوَلَهَا؛  
وَهِيَ بِقَلْمَنْ حِزْبَةَ بْنِ عَلَى فَقِيهِ الدِّعَوَةِ إِلَيْهَا.

وَيُشَرِّكُ حِزْبَةُ حِزْبَةَ أَيْضًا فِي وَضْعِ كَثِيرٍ مِنْ هَذِهِ الرِّسَالَاتِ الْأَخْرَى، بِيدِ أَنَّ  
مِنْهَا مَا كَتَبَهُ زَمَلَاؤُهُ وَمَعَاوِنُهُ مِنْ أَقْطَابِ الدِّعَاءِ؛ وَقَدْ رَأَيْنَا اسْتِكْمَالًا لِلْبَحْثِ  
أَنْ نَسْتَعْرُضَ طَائِفَةً مِنْ هَذِهِ الرِّسَالَاتِ بِإِيجَازٍ.

وَأَمَّا الْمَجْمُوعَاتِ الْأَرْبَعِ فِيمَا يَظْهُرُ هِيَ الْمَجْمُوعَةُ الَّتِي تَحْمِلُ رَقْمَ ٥٤ عَقَائِدَ

(١) تَوَجَّدُ هَذِهِ الْقَصِيْدَةُ ضَمِّنَ الْمَجْمُوعَةِ الْمُشَارِ إِلَيْهَا.

(٢) تَحْمِلُ هَذِهِ الْمَجْمُوعَاتِ الْأَرْبَعَةِ الْآتِيَّةَ ٤٥ وَ ٣٥ وَ ٢٠ وَ ١٣٨ يَعْتَدَ النَّحْلُ.

النحل ؛ وهي تضم زهاء ثلاثة منها بعض رسائل حزة التي شرحتها ؛ وتفتح برسالة عنوانها « الرسالة الدامغة للفاسق . الرد على النصيري لعنه المولى في كل كور ودور » ، وفيها رد وتفني لزاعم هذا الداعية الحصيم أعني النصيري (١) ؛ وتلتها « الرسالة الموسومة بالرضى والتسليم » ، وفيها حملة شديدة على الدرزي وبعض أتباعه الذين خرجوا على حزة ؛ و « رسالة التزية » ، وفيها ذكر خمسة من أقطاب الدعوة ، وذكر خمسة يقابلونهم من خصومها ؛ و « رسالة النساء الكبيرة » ، وفيها ما يفرض على النساء اتباعه ؛ و « الصيحة الكامنة » وفيها شرح لبعض المعارك التي وقعت بين الدعاة وخصومهم ؛ و « نسخة سجل المحبتي » و « تقليد الرضي سفير القدرة » و « تقليد المفتني » وفيها يقلد حزة بعض زملائه وكالله حسبما قدمنا ؛ و « رسالة إلى أهل الكدية البيضا » و « شرط الإمام صاحب الكشف » وفيها شرح أحكام الطلاق بين الموحدين ؛ و « رسالة خمار بن جيش السليماني » ، وفيها طعن شديد على خمار هذا ؛ و « الرسالة المنفذة إلى القاضي » ، وهي « وجهة إلى قاضي التضاهة ابن أبي العوام » ، وفيها يناقش الداعي في معرفة نفسه ، ويُسخر من آرائه ويتوعده بالويل ، وقد كان ابن أبي العوام من خصوم الدعوة ؛ و « المناجاة ، مناجاة ول الحق » وفيها نص أدعية وصلوات موجهة إلى الحاكم ؛ و « الدعاء المستجاب » وفيها أيضاً دعاء وصلادة ؛ و « التقديس دعاء السادسون ، دعاء لنجاة الموحدين والعارفين » وعنوانها ينم عن موضوعها ؛ و « ذكر معرفة الإمام ، وأسماء الحدود العلوية روحانياً وجسمانياً » وفيها ذكر لصفات الإمام الروحية والجسمية ، وذكر لقدمي الدعاء المأذونين ؛ و « رسالة التحذير والتنبية » وفيها ينوه حزة بدعوته وأهمية رسالته ، وبما سيلقى المنكرون من ضروب العقاب ؛ و « الرسالة الموسومة بالإعذار والإذار » وفيها يخاطب حزة بعض الخوارج على الدعوة ، ويدعوهم للعودة إلى الحق ؛ و « رسالة الغيبة » وهي من الرسائل الهامة ، وبقلم المفتني فيما يرجح ، وقد كتبت بعد اختفاء الحاكم بقليل ، وفيها يخاطب الداعي أهل الشام ، ويناشد

(١) لا نعرف من هو « النصيري » هذا الذي يحمل عليه الداعي في هذه الرسالة ، والذي تنسب إليه طائفة النصيرية فيما يظهر .

الموحدين أن يحرموا على ولايهم وعهدهم ، ويبشرهم بظهور الإله في صورة بشريّة أخرى ؛ و « كتاب فيه سيم العلوم ، وإثبات الحق وكشف المكون » وفيها تقسيم للعلوم وتصنيف لها بقلم زعيم الدعاة الملقب بالروح ، وهو إسماعيل ابن محمد التيمي ؛ و « رسالة الشمعة » وهي بقلمه أيضاً ، وفيها يقارن الدعاة الرؤساء الخمسة بأجزاء الشمعة الخمسة ؛ ورسالة « الراشد والهدایة » بقلم الروح أيضاً ، وفيها نصح وتحذير للموحدين ؛ و « شعر النفس » وهي قصيدة لإسماعيل التيمي أو الروح ، وهي التي أشرنا إليها فيما تقدم وفيها يشيد الشاعر بخواص الحاكم « الإلهية » ؛ ثم تختتم الجموعة برسالة عن الفرائض المقررة ، ودعاء يتلى في سبيل معرفة الإمام .

وقد كتبت معظم الرسائل المتقدمة بقلم حمزه بن علي حسبي ينص في كثير منها ، بيد أنها هنالك عدة منها ، كتبت بقلم صهره وكبير دعاته إسماعيل التيمي .

وأما الجموعة الثانية ، وهي التي تحمل رقم ٣٥ عقائد النحل فتحتوي على اثنى عشرة رسالة ، وتوصف في أولها بأنها « الجزء الأول من سبعة أجزاء » توضع لتفصير مذهب الداعي في إماماة القائم ؛ ويبدو من موضوعاتها وأسلوبها أن معظمها قد كتب بقلم حمزه ؛ وتفتح « بالرسالة الموسومة بالتنبيه والتأنيب والتوجيه والتوفيق » وهي موجهة إلى اثنين من الدعاة المذكرين هما معد بن محمد وطاهر بن تيم ، وفيها يسدى الداعي نصحه ويقول إنه تحب المحاجرة بدين التوحيد أثناء غيبة الحاكم ؛ وتاريخ هذه الرسالة ، هو السنة الرابعة عشرة من سني قائم الزمان (٤٢٢ھ) . وتليها عدة رسائل بتقليل منصب الدعوة إلى بعض الدعاة ، ولا سيما الداعي سكين الذي انتخب ليتقلد أمر الدعوة في الشام والذي مثل من بعد دوراً في رجعة الحاكم ؛ ثم تليها « الرسالة الموسومة بالتعنيف والتهجيج » وفيها يوجه النصح والتحذير إلى جماعة من زعماء قبيلة كتامة ؛ ورسالة موجهة لأهل الوادي ؛ ثم رسالة هامة عنوانها « الرسالة الموسومة بالقسطنطينية المفتدة إلى قسطنطين متمالك النصرانية » وفيها يدعى الداعي قسطنطين ابن أرمانوس قيسار قسطنطينية<sup>(١)</sup>

(١) هو القيصر قسطنطين الثامن ابن رومانوس الثاني وقد حكم من سنة ١٠٢٥ إلى ستة ١٠٢٨ م

ورجال دولته وأحبار كنيسته إلى دعوته ، ويفند عقائدهم بأسلوب ينم عن تشكّنه من موضوعه ، وتاريخ هذه الرسالة السنة الحادية عشرة من سن قائم الزمان (٤١٩ھ) ؛ وتليها الرسالة المسيحية وهي موجّهة إلى النصارى أيضاً ؛ ثم «الرسالة الموسومة بالتعقب والافتقاد إزاء ما بقي علينا من هدم شريعة النصارى الفسقة الأضداد» وقد وجهت أيضاً إلى أحد أمراء قسطنطينية وهو ميخائيل باغلاجوني زوج الإمبراطورة زوي ، وفيها يحمل الداعي على النصارى حملة شديدة ، ويؤيد أقواله بنصوص كثيرة من الإنجيل وبها تختتم المجموعة .

وتختلف تواريخ هذه الرسائل بين السنة العاشرة ، والسنة الرابعة عشرة من سنى ولـى الحكم أو سنى قائم الزمان ، أعني بين سنى ٤١٨ و ٤٢٢ھ ، فإذا صبح أن منها ما هو من وضع حمزة ، فإن حمزة يكون قد استمر بعد اختفاء الحاكم عدة أعوام أخرى ، يشرف على الدعوة ويعذّبها بقلمه وجهوده . وتضم المجموعة الثالثة<sup>(١)</sup> ثلاث عشرة رسالة ، كتب معظمها بقلم المقتني حسبياً نص فيها ؛ وأولادها «الرسالة» الموسومة بالإيقاظ والبشرة لأهل الغفلة وأل الحق والطهاره» وفيها يوجه الداعي الحديث إلى أهل العراق وأهل فارس ، ويبشرهم بظهور حمزة ، وقد كتبت في السنة الخامسة عشرة من ظهور قائم الزمان (سنة ٤٢٣ھ) ؛ والثانية هي «الرسالة الموسومة بالحقائق والإذار والتأديب لجميع الخلائق» ، وهي بقلم المقتني وفيها يوجه الكلام إلى أهل الشام وال伊拉克 ، ويحمل على دخاله الدعوة الذين أصلوا المؤمنين بمزاعمهم الخاطئة ، وتاريخها السنة السابعة عشرة من سن قائم الزمان ؛ والثالثة هي «الرسالة الموسومة بالشفافية لنفوس الموحدين» وهي بقلم المقتني أيضاً ؛ والرابعة «رسالة العرب» وهي موجّهة إلى أهل الشام وال伊拉克 والمحجاز واليمن وإلى بعض زعماء العرب ، وقد أرخت سنة ٤٢٢ھ ؛ والخامسة «رسالة اليمن وهدایة النفوس الظاهرة ولم الشمل وجمع الشتات» وتاريخها السنة السابعة عشرة من سن قائم الزمان ، وفيها يوجه الداعي الخطاب إلى أهل اليمن ؛ وال السادسة «رسالة الهند» وهي موجّهة إلى الموحدين

(١) تختفظ هذه المجموعة بدار الكتب تحت رقم ١٣٨ عقائد النحل .

في الهند ، وتاريخها السنة السابعة لقائم الزمان ؛ والسابعة الموسومة « بالترقيرع والبيان وإقامة الحجة لولي الزمان » وهي موجهة إلى أهل مصر والقاهرة ؛ والثانية « الرسالة الموسومة بتأديب الولد العاق من الأولاد » ؛ والتاسعة « الرسالة الموسومة بالفاصمة للفرعون الداعي » ، وهي بقلم المفتى ، وقد أرخت في السنة الثامنة عشرة لقائم الزمان ، وفيها يحمل الداعي على بعض خصومه ؛ والعشرة وعنوانها « كتاب إلى اليقظان » وهي بقلم المفتى أيضاً وفيها يطلب إلى بعض معاونيه أن يدرس أحوال بعض المؤمنين ؛ والحادية عشرة وهي « الرسالة الموسومة بتمييز الموحدين الطائعين من حزب العصابة الفسقة الناكثين » وهي بقلم المفتى أيضاً ؛ والثالثة عشرة والأخيرة « رسالة قائم الزمان والحادي إلى طاعة الرحمن » ؛ والثالثة عشرة والأخيرة « رسالة السفر إلى السادة في الدعوة لطاعة ول الحق الإمام القائم المنتظر » ، وهي بقلم المفتى ، وقد أرخت بالسنة الثانية والعشرين من سني قائم الزمان أعني سنة ٤٣٠ هـ ، وفيها يوجه الداعي الكلام إلى شيخوخ البحرين ، بقية القرامطة ؛ وفي تاريخها المتأخر ما يدل على أن المفتى لبس بعد اختفاء إمامه حزة قائماً بالدعوة حتى أوائل عهد المستنصر بالله .

والمجموعة الرابعة ، وهي التي تحمل رقم ٢٠ عقائد النحل ، تحتوى على عدة شروح دينية وفقهية شيعية عن بعض المسائل والصفات ، كالصدق والدعاء والتحذير والنبأة والتقديس والإعذار وغيرها ، وذكر لبعض الواقع التي حدثت للدعاة ، وهي بلا عنوان ولا خاتمة ، وهي ترتبط في موضوعاتها بما تقدم من الرسائل ارتباطاً شديداً ؛ بيد أنه يبدو من أسلوبها ولهجتها أنها ليست من تأليف حزة ، وفي رحابها وتفكيرها ما يحمل على الاعتقاد بأنها كتبت بقلم أحد أصارع الدعاة ؛ وأهم ما فيها هو رسالة « الغيبة » التي سبقت الإشارة إليها ، والرسالة التي أرسلت إلى ولی العهد عبد الرحيم بن إلياس وهو في دمشق ، وفيها ينصح الداعي بأن يرفع النقانع ، وأن يظهر عبادة الحاكم وأن يعترف بألوهيته ، وألا يتقرب إليه بحسب ما .

هذا ما تحتفظ به دار الكتب المصرية من رسائل حزة بن علي وأصحابه ، وفيها كثير مما يلقي ضياء على أصول هذه الدعوة الإسلامية الغربية ، التي

استحالات منذ عصره إلى عقيدة جديدة ، ومذهب جديد هو مذهب الدروز .  
ييد أن مجموعة باريس تحتوى على طائفة كبيرة أخرى من هذه الرسائل  
ومنها عدة يقلم حمزة بن على ؛ ومنها ما هو بأفلام بعض أكابر الدعاء ؛  
ولا يتسع المقام هنا لتناولها وتعدادها جميعاً ، خصوصاً وأنها ذات أهمية ثانوية  
 بالنسبة لما استعرضناه من رسائل الدعاء الأساسية ؛ ولهذا نكتفى بأن نشير هنا  
 إلى بعضها مما يتعلق ببعض المسائل والمواضيعات الهامة .

فهنا عدة رسائل وجهت إلى العراق والشام والجaz والمدين وإلى أهل  
 مصر باعتناق الدعوة أيضاً ، وعدة رسائل أخرى موجهة إلى بعض الدعاة  
 الذين انقلبوا على المذهب يحمل عليهم فيها وتفند أقوالهم ومطاعنهم ، وقد  
 كتب معظم هذه الرسائل يقلم داعية من أكابر الدعاء هو «المقنى» ، والظاهر  
 أنه هو الذي تولى بعد اختفاء حمزة مهمة الرد على خصومه ومغارعهم الحجة  
 فيها ينكرون من دعوته ؛ وفيها ما يوضح ما أصاب الدعوة بعد اختفاء حمزة  
 من الانقسام والتفرق ، وما وقع بين الدعوة من ضروب النقاش والجدل .  
 وقد استعرض المستشرق دي ساسي في كتابه عن مذهب الدروز ، عناوين  
 هذه الرسائل وملخص موضوعاتها ، وهي تبلغ زهاء الستين (١) .

## الفصل الخامس

### مذهب الدروز

إنفراق الدعوة الإلحادية . كون الدعوة من الأجانب . فارس مهد الثورة على الإسلام . مقاومة المجتمع المصري للدعوة . مذهب الدروز . مبادئهم الجوهيرية . ظواهرهم ب مختلف الأديان . موقفهم من الإسلام . دعوى الألوهية البشرية . كيف يشرحها الداعي . الدروز والقرآن . حرصهم على كثبان عقائدهم . العقاده والبهاء . اجتماع الخلوات . بعض صفات العقاده . بعض رسومهم في الزواج والمواريث . إجازتهم للرهبة . استسلامهم للقدر . الدروز ليسوا عرباً . من هو مؤسس المذهب الحقيقي . حزة والدرزي . حزة إمام المذهب الحقيقي . ضعف الدعوة وسمتها . تبرؤ مصر والخلافة الفاطمية منها . سجل التبرؤ في مهد الخليفة الظاهر . طائفة النصيرية .

هذا ما وسع المقام عرضه من أصول تلك الدعوة الإلحادية الغربية التي وضعها حزة بن علي وصحابه ، وهذا ما وسع استعراضه من وثائقها وشروحها ؛ وإنها لصفحة من أغرب صفحات الثورة على الإسلام ، وأشدتها غلوأ وإغراقا . ولقد عرف الإسلام منذ عصره الأول ، كثيراً من هذه الحركات الشورية الملحدة ، السرية والعلنية ، وعرف كثيراً من الفرق الخارجمة المنكرة ، التي يستظل معظمها بلواء الشيعة والإمامية ؛ وقد كانت النبوة في كثير من الأحيان مثار الجدل أو موضع الادعاء ؛ ولكن هذه الحركات أو الفرق الشورية لم تذهب فقط إلى ما ذهب إليه أولئك الدعاة المغرقون ، الذين حاولوا في جرأة مدهشة أن يرفعوا إلى قدس الألوهية إنساناً من البشر ، وأن يجعلوا من دعوتهم ديناً جديداً يدعون كافة البشر إلى اعتناقه ؛ وإذا كان أولئك الدعاة قد استظلوا بلواء الخلافة الفاطمية ، وبدأوا دعوتهم شعبه من الدعوة السرية الفاطمية ، ورفعوا فوق عرش ألوهيتهم المزعومة خليفة فاطمياً ، فإن الدعوة السرية الفاطمية على ما يطبعها من ضروب الإنكار والإلحاد ،

وما تذهب إليه من التناصح في الشرائع ، لم تذهب إلى هذا الحد من الإغراق ، والتهجم على قدس الألوهية ؛ بل هنالك ما يدل على أن الدعوة الفاطمية ، كانت تذكر هذه الدعوة الإلحادية الجديدة ، وتحاصلها ؛ وكان أصحاب حزة أو أصحاب المادى إذا لقوا أصحاب داعي الدعوة — وهو يومئذ حتّى — لعن بعضهم بعضها ، ورمى كل فريق صاحبه بالمرور والكفر<sup>(١)</sup> .

ونلاحظ من جهة أخرى أن معظم أولئك الدعاة ، الذين اضططعوا بيت هذه الدعوة الإلحادية المغرقة في مصر ، لم يكونوا من المصريين ، بل كانوا من الأجانب الذين اجتذبتهم الخلافة الفاطمية بهائهما ومشاريعها السرية ؛ وقد كان كثيرهم حزة بن علي فارسيا من أبناء ذلك الشعب الفارسي الذي يضطرم بغضباً للإسلام والعرب ، والذى وقف جهوده مدى قرون لمناولة الإسلام الظافر ، وتقويض أسسه وسلطانه السياسي ، ورمى الإسلام بمعظم الدعاء السريين والملحدة ، الذين عملوا باسمه هدم مبادئه وعقائده ؛ وكان الحسن الفرغاني فارسياً كذلك ، وكان الدرزى تركياً أو فارسياً غامض النشأة<sup>(٢)</sup> ؛ ومن الصعب أن نعتقد أن هذه العصبة الخفية كانت تعمل مستقلة ، وأنها كانت مبتكرة تعمل لحساب نفسها ؛ وأغلبظن أنها كانت تعمل لحساب تلك الحركة الثورية الخفية التي كانت فارس مركزها وملاذها ، والتي أضرمت من قبل فورة القرامطة ، وعاونت على ظفر الدعوة السرية الفاطمية ، ولم تقنع فيما بعد بمسلك الخلافة الفاطمية ، وسياساتها المستقلة ، وتتوفرها على توسيع ملكها السياسي ، فأرادت أن تعمل على إضمار ثورة جديدة في العالم الإسلامي ، وأن تقوض صرح الإسلام بتقويض مبادئه ، وأن تستأنف ثورة القرامطة الخرية بشورة أخرى ؛ ورأى في ظروف مصر في عصر الحاكم بأمر الله فرصة يحب انتهازها ، فبعثت إلى مصر بدعائهما ورسلها يعملون في ظل الدعوة الفاطمية ولديتها ، وكانت الدعوة أن ت Prism بمصر أول شارة في الثورة المنشودة . ولكن المجتمع المصري لم يكن استقبال أولئك الدعاة الخطرين ، بل قاومهم وقتل بشعفهم ، واضطربهم غير بعيد إلى الفرار ، ولم يستطع واحد منهم

(١) راجع تاريخ الأنطاكي ص ٢٢٤ .

(٢) يقول الأنطاكي إن الدرزى كان أعمجياً ، ص ٢٢٠ .

أن ينشئ له بمصر فرقة حقيقة من الأنصار والمؤمنين . ولم تتحر الدعوة ثمرتها العملية إلا في وهاد الشام حيث انتظمت في فرقة ملحدة جديدة هي طائفة الدروز التي ما زالت قائمة إلى يومنا ، والتي تضم زهاء مائتي ألف نفس يدينون إلى اليوم بكثير من هذه المبادئ الإلحادية المدهشة .

— ١ —

هذا ونرى أن نقدم ملخصاً للأصول والقواعد التي يطبق بها اليوم مذهب حزة بين أبناء طائفته أعني الدروز ؛ فهم على ما دعا إليه حزة منذ أكثر من تسعة قرون ينكرون الألوهية في ذاتها ، ويعتقدون في ألوهية الحاكم بأمر الله وفي رجعته آخر الزمان ؛ ولهم في تصويرها أقوال مغرقة أشرنا إليها من قبل<sup>(١)</sup> . وينكرون الأنبياء والرسل جميعاً ، وينكرون أصول الإسلام والنصرانية واليهودية ؛ بيد أنهم ينتسكون ظاهراً إلى الإسلام ، ويتظاهرون أمام المسلمين بأنهم مسلمين ، وأمام النصارى بأنهم نصارى<sup>(٢)</sup> ؛ ويعغضون في الباطن جميع أبناء الأديان الأخرى ولا سيما المسلمين ، ويستبيحون دماءهم وأموالهم عند المقدرة ، ويعتقدون أن الشياطين هم باقى الملائكة ، وأن العقلاء أو خيارهم هم الملائكة ؛ ولا يأخذون بشيء من أصول الإسلام كالصوم والصلوة والزكاة والحج ؛ بل ينكرون أصول الإسلام جميعها والشريعة الإسلامية كلها . والألوهية البشرية ، وهي لب مذهبهم ، عندهم منه المتن ونعمة النعم . وقد أشار إمامهم حزة إلى ذلك رسالته الموسومة برسالة البلاغ والنهاية في التوحيد إذ قال : « ولكته سبحانه قد أظهر لكم بعض قدرته ، وأسيغ عليكم نعمته بغير استحقاق تستحقونه عنده ، ولا واجب لكم عليه بل أنعم عليكم بطفه ، وقربكم منه برحمته ، وبasherكم في الصورة البشرية ، والمشافهة لكم بالوعية ، لعلكم تدركون بعض ناسوته الأنانية ، على قدر حسب طاقتكم بمعرفة المقام ، وتنظرون إليه بنور النّام »<sup>(٣)</sup> .

(١) راجع ص ٢٣٩ من هذا الكتاب ؛ وراجع رسائل حزة في الخطوط المشار إليه ص ٩٧ و ٩٨ .

(٢) دائرة المعارف الإسلامية ؛ مقال المستشرق كارادى فو عن الدروز .

(٣) رسائل حزة المشار إليها ص ٨٠ .

ويقول لنا الإمام في مواضع أخرى من نفس الرسالة في تصوير الألوهية البشرية ما يأقى : « فالخذر الخذر أن يقول واحد منكم بأن مولانا جل ذكره ابن العزيز أو أبو على ، لأن مولانا سبحانه هو هو في كل عصر وزمان ، يظهر في صورة بشرية ، وصفة مرئية كيف يشاء ؛ وإنما تظرون العلة التي فيكم بتغير أحوالكم تظرون صورة أخرى ؛ وهو سبحانه لا تغيره الدهور والأعوام والشهور ، وإنما يتغير عليكم بما فيه لصلاح شأنكم ، وهو تغير الاسم والصفة لا غير ؛ وأفعاله جل ذكره تظهر من القوة إلى الفعل كما يشاء كل يوم هو في شأن ، أي كل عصر في صورة أخرى ... . »

« ومثله في الصورة لا في الحقيقة ، لأن حقيقته لا تدرك بواهم ، ولا يحيط بعلمه فهم ... فمثله كمثل شخص ناطق جسماني وله روح لطيف ، متعلق بذلك الجسد الكثيف ، وله عقل يدير الأشياء بذلك العقل ... والعقل هو الروح اللطيف ، لكن إظهاره من الجسد الكثيف ، ولا يقدر أحد يقول إن العقل يظهر بلا جسم ، لأن الروح لا تدرك إلا بالجسم ؛ لذلك مولانا جل ذكره بظاهر ناسوته ، عرفنا بلاهوته لا يدرك بالعين ، ولا يعرف بالكيف والأين ، عالم بسركم من قبل أن يختلج في صدوركم سبحانه وتعالى عما يصفون ... . »

ويعتقد الدروز في تناسخ الأرواح ، وانتقامها إلى الأحياء في صورة الإنسان والحيوان ؛ ويقولون في القرآن الكريم إنه من صنع سلمان الفارسي الصحابي المشهور<sup>(١)</sup> .

ويحرض الدروز أشد الحرص على كتمان عقائدهم السرية ، وينكرون ما يؤخذ عليهم منها ، بل يندمونها أمام المترضين رباء واستثاراً ، وهذه خاصة مأثورة للباطنية . وقد رأينا في حديثنا عن الدعوة السرية كيف كان

(١) هو من مشاهير الصحابة وكان فارسياً ، تنصر أولاً ثم سار إلى يثرب (المدينة) وقت المجزرة وانتقم الإسلام ، فقربه النبي واعتبره مثل الفرس بين صحابته . وسلمان شخصية غامضة ، اشتغل بالصوفية وشئون الفرق الإسلامية ، وقد ظهرت ميوله الشيعية غير بعيد ، وهو معظم عند الشيعة وقربه يزار إلى اليوم في ضواحي المدائن القديمة ، ويعتبره التنصيرية من أنتمهم ، وتنسب إليه أحياناً أمر خارقة ، والظاهر أنه كان من خصوم الإسلام الباطنية . وقد توفي حوالي سنة ٣٥ هـ .

الدعاة يتظاهرون أمام كل بما يوافق مشربه وعقيدته ، وهم يتبعون في ذلك وصايا الأئمة . وقد حرص الدروز على هذا الكهان المطبق لأصول مذهبهم وعقائدهم طيلة القرون ، ولم تعرف خفايا مذهبهم إلا منذ نحو قرن ، حينها غزا إبراهيم باشا المصري مناطقهم الجبلية ووقع الغزارة على بعض كتبهم المقدسة ، وعرفت محتوياتها ، واستطاع البحث الحديث أن يكشف عن كثير من حقائق هذا المذهب الغريب ، وما زال الكهان إلى اليوم عmad حيائهم الروحية . وينقسم المجتمع الدرزي من أجل ذلك إلى طبقتين ؛ طبقة « العقال » أو العقلاة وطبقة الجهل ، والعاقلات والجاهلات بالنسبة للنساء ؛ وينقسم العقال إلى طبقتين أرفعهما طبقة الخاصة وهي طبقة الشقاوة ؛ وأما الجهل فهو الكافة الذين لا يعرفون من المذهب سوى مظاهره البسيطة ؛ ويجتمع « العقال » في أبنية منعزلة في أعلى الصوامع ، تسمى بالخلوات ، وفي القرى في منازل سرية شيدت داخل المنازل الأصلية ، فيجتمعون ليلة الجمعة في ظاهر المنزل ، ويقرأن ما تيسر من الموعظ والحكم المذهبية ، ثم ينصرف الكافة ، ويختلي الخاصة في البيت الداخلي ، وتغلق الأبواب ويتبدل العقال الإفضاء والأسرار . ومن العقال طبقة تعرف بالمنزهين ، وهم أشد المؤمنين ورعاً وزهداً ، ومنهم من يصوم الدهر أو ينقطع عن الزواج أو يضرب عنأكل اللحم طول حياته ؛ ويتمتع العاقل ببعض الخلال الحسنة فلا يتناول الحمر ، ويلتزم الحشمة في أحاديثه ، ويقتصر في طعامه وشرابه ؛ وفي جميع ملاد الحس والنفس ، لأن الإسراف نقية في خلق الموحدين ؛ والعقلاة شيخ تقليدي يرجعون إليه في أمور الدين ؛ ومن ينتظم في سلك العقال ، يجب عليه أن يوقع ميثاق ول الزمان ، وهو الميثاق الذي وضعه حمزة إمام المذهب وأشرنا إليه فيما تقدم .

ويجري الزواج عند الدروز طبقاً للرسوم المعروفة لدى المسلمين من الخطبة والمهر ، ولا يجوز التزوج بأكثر من واحدة ما لم تطلق الأولى ؛ والطلاق عندهم سهل ميسور ، ولا ترد المطلقة بأى وجه ولو بعد زواجهها من آخر ، وتحرص المرأة عندهم على الحجاب ، ولا تسفر حتى عن وجهها إلا عيناً واحدة تبصر بها ، ويشتد استثارها من المطلقة والخاطب ؛ والزنا عندهم جريمة

لا تغفر وتسقط مرتكبها إلى الأبد ، ويقال إنه قد يباح الزواج بين الإخوة سرًا رغم حظره قانوناً ، وهي مسألة عشرة المحارم التي أشرنا إليها من قبل <sup>(١)</sup> ؛ بيد أن هذا القول لا سند له من الواقع ، والأخت كالبنت والأم عند الدروز من المحارم ، وربما وقعت عشرة المحارم بين النصيرية ، وهم طائفة باطنية أخرى نشير إليها فيما بعد .

ولا يتبع الدروز المواريث الإسلامية لأنهم ينكرون أحكام الشريعة كما قدمنا ، ولكن الرجل عندهم يوصى بكل ماله لأحد أولاده ، والمرأة لا ترث شيئاً عن أبيها ، ولم يقواعد أخرى في المواريث خاصة بهم <sup>(٢)</sup> .  
ويحيى الدروز الرهبنة ، ومنهم رهبان وراهبات يعيشون في بساطة وتشفّف ، ولم ينفوس المؤمنين مكانة كبيرة ، وهم يؤمنون بالقدر إيماناً شديداً ، ويستسلمون إليه في كل أعمالهم وتصرفاتهم <sup>(٣)</sup> .

ويتنسب الدروز إلى العرب ، بيد أنه يوجد ريب في هذه النسبة ؛ والظاهر أنهم من سلالة القداماء الذين سكروا هذه الوهاد قبل الإسلام <sup>(٤)</sup> .  
بيد أنهم يتصفون بكثير من الحلال العربية ، مثل الشجاعة والجود والتعاق بالأصول والأنساب والأحساب .

وهنا تعرض نقطة ما تزال موضع الجدل وهي : من هو مؤسس مذهب الدروز الحقيقي ؟ إن اسم المذهب والطائفة مشتق من اسم الدرّازى أعني محمد ابن إسماعيل المعروف بأئنورشتكين ؛ ولكن ذلك الاشتلاف الفظي لا يمكن أن يطغى على الحقيقة التاريخية . ذلك أن حمزة بن على فيما نعتقد هو مؤسس

(١) هذا ما ذكره دى ساسى في كتابه (ج ٢ ص ٧٠٠) ، بيد أنها نرتاب في إمكان وقوع مثل هذه المحرمات اليوم في المجتمع الدرّازى ، وهذا ما تزكده كتب الدروز حسبما بينا ، وهذا ما أكدنا لنا بعض أصدقائنا من الدروز المستديرين .

(٢) استقينا بعض هذه المعلومات عن المجتمع الدرّازى ، من كتاب مخطوط « عنوانه تاريخ جبل لبنان » (دار الكتاب رقم ١٦ م) وفيه تفاصيل مفيدة عن عقائد الدروز وأحوالهم .

(٣) هذا ما نقله إلى صديق مستدير من الدروز .

(٤) دائرة المعارف الإسلامية في مقال البارون كارا دى فو عن الدروز .

المذهب المحتقني ، وهو واضح أصوله ومبادئه ، وهو صاحب متنه ورسائله حسبياً بيتنا ؛ وقد وفدت حزرة على مصر قبل مقدم الدرزي فيها يرجع ، ووضع أصول مذهبة وبشر بها منذ سنة ٤٠٨ هـ ، وهي في مذهبة أولى سنى قائم الزمان ، أى الحاكم بأمر الله ، وأول سنى ظهور ولِي الزمان عبدة ومملوكة هادى المستجيين ، أعني حزرة ؛ وقد كان حزرة يرتب دعاته وينفذ رسالته إلى مختلف الأقطار الإسلامية لبث الدعوة ، وكان له رساله ودعاته في الشام ؛ فلما وقعت الفتنة بالقاهرة ، فرَّ الدرزي إلى الشام في سنة ٤١١ هـ ، ونزل بأعمال بانياس وبث دعوته هناك ، فاستجاب لها جهور من الكافة ، وما لبثت أن انتظمت إلى المذهب المسمى باسمه أعني مذهب الدروز ؛ بيد أن هذه الواقعة ، أعني نزوح الدرزي إلى الشام ليست محققة من الوجهة التاريخية ، فهناك أكثر من رواية بأنه قتل في مصر ، وأن مقتله كان في سنة ٤٠٨ هـ أثناء الفتنة<sup>(١)</sup> ؛ ومن جهة أخرى فإن الدعوة التي أذاعها الدرزي في الشام ليست إلا دعوة حزرة بن على ذاتها ، حملها الدرزي وربما حور فيها أو أضاف إليها بعض مبادئه ؛ وقد كان الدرزي في الواقع من تلاميذ حزرة ودعاته ، وكان يسمى نفسه « سند المادي » ، أى سند حزرة لأن المادي هو حزرة ؛ ويشير حزرة في رسائله إلى ما كان بينه وبين الدرزي من علاقات وخصومات ، وذلك في « الرسالة الموسومة بالغاية والنصيحة » ففيها يحمل على الدرزي ، الذي هو « نشتكين » ، ويقول إنه « تخطرس على الكشف بلا علم ولا يقين ، وهو الصد الذي سمعت بأنه يظهر من تحت ثوب الإمام ، ويدعى منزلته ، وكان (أى الدرزي) ، من جملة المستجيين حتى تخطرس وتجبر ، وخرج من تحت الثوب ، والثوب هو الداعي ، والسترة التي أمره بها إمامه حزرة بن على المادي إلى توحيد مولانا جل ذكره » ، ثم يقول إن الدرزي أنكر التعاليم وتمرد وأثار الجدل بينهما ، وغره ما كان يصر به من زغل الدنائير والدراما<sup>(٢)</sup> .

(١) هذه هي رواية الأنطاكي ص ٢٢٣ ، وال McKinin بن العميد ص ٢٦٤ ، ولرواية الأنطاكي قيمة خاصة لأنه كان قريباً من العصر الذي وقعت فيه الحوادث .

(٢) راجع المخطوط رقم ١٣٣ عقائد التعلص ص ١٣٥ - ١٢٨ . ويبدو من إشارة حزرة أن الدرزي كان يشتغل بضرب النقود ، وربما كان يشغل منصبًا في دار الضرب أو ربما كان يشغل بتزيفها لحسابه وحساب الدعوة .

ويبدو من ذلك جلياً أن حمزة كان يقف من الدرزي موقف الإمام والأستاذ ، وأن الدرزي خرج عليه وعلى مبادئه ، واستقل بعد ذلك ببيت دعوته ؛ فإذا كنا نعتبر الدرزي بذلك مؤسساً لمذهب الدروز ، فيجب ألا ننسى أن حمزة هو أول من وضع متنه وقواعده ، وأول من صاغها وحملها ؛ ومن الحق أن دعوته كانت ذائعة في الشام قبل أن ينزع إليه الدرزي ، وإن كان الدرزي قد أذكىها مقدمه ، وأسيغ عليها صبغتها العملية . وما زالت أصول دعوة حمزة هي أصول مذهب الدروز ، وقوامها التناصح ، وحلول الروح ، وألوهية الحاكم بأمر الله ، واعتباره قائم الزمان ، وانتظار عودته في آخر الزمان ، ثم إن التاريخ الذي يتخذه حمزة بدءاً لدعوته ، وظهور قائم الزمان ، وهي سنة ٤٠٨ هـ (١٠١٧ م) هي نفس السنة التي أخذتها الدروز بدء تارikhهم المقدس ؛ وهي التي يورث بها الدعوة من بعده دعواهم ورسائلهم ؛ وإذن فحمزة هو إمام المذهب ومؤسس الأول ، وإن كانت حوادث النصر قد أسبغت على الدرزي فضل النسبة دونه ؛ هذا إلى أن الدروز يسمون أنفسهم « بالموحدين » أيضاً ، وهو الاسم الذي يسبغه حمزة على صحبه في معظم رسائله .

ولا ريب أن حمزة بن علي كان نموذجاً قوياً لأولئك الدعاة الملاحدة ، ففي تفكيره وآرائه وشروحه ما يشهد بكثير من الذكاء والبراعة ؛ ولكن إنشاء دين جديد ، والدعوة إلى ألوهية بشر ، محاولة تقصّر عنها جهود أعظم الدعاة وأقواهم ؛ ولم يكن حمزة مبتدعاً في الواقع ، ولم يكن أول من جاهر بمثل هذه الآراء والمبادئ حسبما بينا فيما تقدم ؛ وظاهر أن دعوه مزيج غير متسق من الشروح والأساطير الوثنية واليهودية والنصرانية والإسلامية ، وهي لا تحمل كثيراً من طابع الإبتكار والطراقة ؛ وفي آرائه وتدليله كثير من ضروب التناقض والضعف ، ومن ثم فإننا نراه يلتجأ إلى الرموز والخلفاء كلما أعيته الحجة شأن الدعاة المشعوذين في كل عصر ؛ ثم هو فوق ذلك يقدم إلينا دعوته في أسلوب ركيك ينم عن ضعف بيانه العربي ، وإن كان ينم مع ذلك عن تمكنه من بعض المباحث والشروح الدينية المقارنة :

إذا كانت مصر قد لفظت هذه الدعوة المثيرة منذ البداية ، ولم يملقها

ويغريها أن تنسب الألوهية إلى واحد من أبنائها ومن خلفائها ، وإذا كانت قد وثبتت بالدعاة ومزقت شملهم ، وأخذت فتنهم في مهدها ، فإن الخلافة الفاطمية لم تلبث من جانبها أن جاھرت بإنكارها وتبذرها من تلك الدعوة ، التي انسابت تحت جناحها بالرغم منها ، وكادت أن تصيبها في أنحاء العالم الإسلامي كله بأشنع وصمات الرذيع والإلحاد . ولم تمض على وفاة الحاكم بأمر الله أعوام ثلاثة ، حتى كانت الخلافة الفاطمية قد سحقت هذه الحركة الخطرة ، وظهرت مصر من دعاتها ؛ وقد أوضحت لنا الخلافة الفاطمية موقفها من الدعوة والدعاة بعد الحاكم بأمر الله في وثيقة رسمية صدرت عن بلاط القاهرة سنة ٤١٤ هـ في أوائل عصر الظاهر لإعزاز دين الله ولد الحاكم ، ونقلهالينا مؤرخ معاصر هو أبو هلال الصابي . وإليك بعض ما جاء فيها :

« وذهب طائفة من النصيرية<sup>(١)</sup> ، إلى الغلو في أبيينا أمير المؤمنين على ابن أبي طالب رضوان الله عليه ، غلت وادعت فيه ما ادعت النصارى في المسيح ؛ ونجمت من هؤلاء الكفرة فرقة سخيفة العقول ، ضالة بجهلها عن سواء السبيل ، فغلوا فيها غلواً كبيراً ، وقالوا في آبائنا وأجدادنا منكراً من القول وزوراً ، ونسبونا بغلوهم الأشنع ، وجهلهم المستفظع ، إلى ما لا يليق بنا ذكره ؛ وإننا لنبرأ إلى الله تعالى من هؤلاء الجهلة الكفرة الصالل ، ونسأل الله أن يحسن معونتنا على إعزاز دينه ، وتوطيد قواعده وتمكينه ، والعمل بما أمرنا به جدنا المصطفى وأبونا على المرتضى ، وأسلافنا البررة أعلام المدى . وقد علمتم يا معاشر أوليائنا ودعاتنا ، ما حكمنا به من قطع دابر هؤلاء الكفرة الفساق ، والفجرة المراق ، وتفريقنا لهم في

(١) النصيرية المشار إليهم هنا وفي رسائل الدعاة ، هي طائفة من الباطنية ما تزال منها اليوم بقية في اللاذقية ، وطرابلس وحماء ودمشق ، وهي كالدروز يتظاهرون بالإسلام ، ويعتقدون في ألوهية علي بن أبي طالب ، وينقسون كالدروز إلى عقائد وجهاه ، ويعتقدون مشاكلهم اجتماعاتهم الدينية السرية في الخلوات ، المعروف أنهم يبيحون عشرة المحارم من البنات والإخوات ونساء بعضهم بعضًا ، وعندهم أن المرأة لا يمكن إيمانها إلا بآياحة نفسها لأخيها المؤمن ، بيد أنها لا تبيح نفسها للأجنبي ، وهم يعتبرون المرأة كالحيوان مجردة عن النفس ؛ والظاهر أنهم يرجحون في الأصل إلى نفس الدعوة السرية ، التي اشتقت منها مذهب الدروز ، ويعتقدون معظم المبادئ الإباضية التي تنسب إليهم .

البلاد كل مفرق ، فظعنوا في الآفاق هاربين ، وشردوا مطرودين خائفين »<sup>(١)</sup> .  
هذا ، وقد أعلن الظاهر في السجل الذي أصدره ببرئته من هذه المزاعم  
المغرة التي قيلت في أبيه وأسلافه ، اعترافه إلى الله « بأنه وأسلافه الماضين  
وأخلاقه الباقين مخلوقون اقتدارا ، ومربويون اقتصارا ، لا يملكون لأنفسهم  
موتًا ولا حياة ، ولا يخرجون عن قبضة الله تعالى ، وأن جميع من خرج  
منهم عن حد الأمانة والعبودية لله عز وجل ، فعليهم لعنة الله والملائكة  
والناس أجمعين ، وأنه قد قدم إنذاره لهم بالتوبة إلى الله تعالى من كفرهم ،  
فن أصر فسيف الحق يستأصله »<sup>(٢)</sup> .

وف ذلك دليل واضح على ما استشعرته الخلافة الفاطمية ، من خطر  
هذه الدعوات المغرة على سمعتها وهيبة إمامتها ، وعلى جنوحها بعد ذهاب  
الحاكم بأمر الله إلى الحرص في سياستها المذهبية والعود إلى تحفظها القديم .

---

(١) راجع هذه الوثيقة بكلها في النجوم الراهرة (عن الصاب) ج ٤ ص ٢٤٩ و ٢٥٠

(٢) الأنطاكي ص ٢٣٦



## الكتاب الثالث

خواص العصر الفاطمي  
السياسية والاجتماعية والعقلية

# الفصل الأول

## نظم الدولة الفاطمية

نظام الحكم الفاطمي . نظرية الحكم الإمامية كما يعرضها الكرماف . صحف سلطان الخلفاء الفاطميين . طرافة النظم الفاطمية . نشأة الوزارة . ابن كلس أول وزراء الدولة . الوساطة والسفارة . عود الوزارة . الألقاب الوزارية . الانقلاب الوزاري . بدر البهائى . تغلب رجال السيد . الوزراء الطغاة . المناصب العسكرية والإدارية . التنظر في المظالم . الدواوين . ديوان الإنماء . أهبيته ودقة رسالته . ديوان الجيش . ديوان الجihad . الجيش الفاطمي . عناصره وعدده وعدته . الأسطول الفاطمي وعدد سنته . قواعده في مصر والشام . الدواوين الأخرى . الخطط الدينية . قاضي القضاة . مدى اختصاصه الإقليمي . الأحكام الشرعية في العهد الفاطمي . تسامح الخلافة الفاطمية في تطبيقها . داعي الدعاة . الحسبة واحتياصاتها . بيت المال . وظائف القصر والخاص . الأساتذة المحكرون . نقابة الطالبيين . أنواع الدولة الإدارية . الخلافة الفاطمية وغنائها الطائل . قصورها وخرائبها العظيمة . النظرية الإمامية في موارد الدولة . موارد الدولة الفاطمية . الخراج والمكوس . مختلف الضرائب الأخرى . سر غنى الخلافة الفاطمية . أملاك الخلفاء الفاطميين . نشاطهم التجاري الواسع .

- ١ -

من الواضح أن نظام الحكم كان في ظل الخلافة الفاطمية ، كما كان فيسائر الدول الإسلامية الأخرى ، في العصور الوسطى ، نظاماً مطيناً ، يستأثر فيه الخليفة بجميع السلطات الروحية والزمنية . وقد سارت الخلافة الفاطمية على هذا النحو منذ قيامها بالمغرب ، ثم بعد ذلك منذ قيامها بمصر ، فكان الخليفة الفاطمي ، هو الدولة ، وهو صاحب السلطان المطلق . وحكم المعز العزيز والحاكم والظاهر وفقاً لهذا الأسلوب ، في عصر الإزدهار والقوة . وكان هذا الأسلوب المطلق في الحكم أمراً طبيعياً ، يتافق بالأحسن مع نظرية الإمامة الفاطمية .

وإليك كيف يعرض لنا الداعي حيد الدين الكرمانى نظرية الحكم الإمامية  
أو الفاطمية ، بطريقته الفلسفية :

إن الأنفس متصلة من جهة الدعوة الظاهرة التي هي الأمور الشرعية ،  
والولاية بالباب ، بكونهم شركاء فيها ، والباب متصل بالحججة من جهة  
السياسة بكونهما شريken فيها ، والحججة متصل بالداعي من جهة التعليم ،  
والدعوة الباطنة التي هي الأمور العقلية بكونهما داعين ، والداعي متصل  
بالأنفس من جهة التعليم والولاية ؛ فكأن اتصال الأجسام الأربع بعضها  
بعض بكيفياتها ، على مثل ذلك تتشابه بالأمور السياسية التي تدور على أربعة ،  
ملك ووزير وعامل ورعية ؛ فالمملك ، ملك بطاعته للإمام ، ثم بوزيره  
وحواشيه وجنوده ورعايته ؛ والوزير بجيشه وعماله وأهل مملكته ؛  
والعامل بوكلااته ورعايته ، والرعية رعية بجماعتها .

فالمملك نافذ الحكم والأمر في الكل ، منيع الجانب على السلطان ، عظيم  
المهيبة ، صعب الزاولة والمحاورة ، مثل النار في نفوذ حكمها فيها دونها  
من الأجسام ، ومنيع جانبها بسلطان إفراط حرارتها ، وصعوبة الأمر في  
مزاولتها ومحاورتها ؛ والوزير باتصاله بالملك ، مثل الملك نافذ الأمر ، منيع  
الجانب عظيم المهيبة ، وباتصاله بمن دونه سهل قريب مثل الهواء الذي يطرفة  
الأعلى المحاور للنار ، مثل النار منيع الجانب باهيبة والسلطة ، وإفراط الحرارة ،  
وبطرفة الذي يلي الماء معندي سهل ؛ والعامل باتصاله بالوزير ، نافذ الأمر  
لكنه لا مثل الملك ولا مثل الوزير بل دونهما ، ينفذ أمره فيمن يليهم فقط ،  
مثل الماء الذي نفوذه في الأجسام لا مثل النار ولا مثل الهواء بل ينفذ في  
الأرض فقط . والرعية لا أمر لها ولا اتصال بالعامل والوزير والملك إلا بالائتمار  
والطاعة والاتباع والقبول ، والانتقاد لاحكام السياسة مثل الأرض التي لا تنفذ  
في شيء نفوذه غيرها ، ولا لها اتصال بالنار والهواء والماء ولا يقبل أحکامها  
وأفعالها ، وتأثيرها ، وحفظ ذاتها بذاتها ؛ فكأن الرعية على ذلك متصلة  
بالمملك على ما يصرفة عليه من الأحكام ، كاتصال الأرض بالنار من جهة اليبوسة  
وقبول آثارها ، ومتصلة بالعامل من جهة الائتمار له إلى ما يدعوها إليه ،  
والعامل متصل بالوزير من قبل طاعته له ، وقيامه بحمل الأموال إليه كاتصال

الماء بالهواء من قبل الرطوبة التي يجذبها الهواء منه ، والوزير متصل بالملك بالولاية التي جاءته من جهة الملك في الحياة كاتصال الهواء بالنار ، والملك متصل بالإمام القائم مقام الله بما يقبله من أمر الإمام من الحياة والذب كاتصال النار بجسم الفلك الدوار ، وقبوها من تأثير حركتها عليه .

ثم يقدم علينا الداعي بعد ذلك صوراً جدولية لما تقدم من شرحه ، وتضم « صورة الأمور السلطانية » الشروح الآتية :

إن طاعة الإمام جامعة للملوك والرعايا ، والرعايا تجمع الإعطاء والطاعة ، وأن الوزير يجمع السياسة والجباية ، والجباية جامدة للوزراء والعمال ؛ وأن الملك يجمع الطاعة والسياسة ، والعامل يجمع الجباية والإعطاء ؛ وأن الإعطاء جامع للعمال والرعايا ، وأن السياسة مشتركة<sup>(١)</sup> .

ونستطيع أن نجمل هذه الشروح الفلسفية لنظرية الحكم الفاطمية ، في أن الإمام هو رئيس الدولة الأعلى ، وقد يكون هو الإمام الروحي والملك الزمني معاً، وقد يكون تحت ریاسته ملوك آخر ، يديرون له بالطاعة الدينية والدنيوية ، وهو الحكم المطلق ، ومن تحته تدرج السلطات من أعلى إلى أدنى . وأول من يليه من أهل السلطان هو الوزير ، وهو أو ثems اتصالاً به ، وباسمه وبتوجيهه يزاول سلطاته في الحكم ، ويلى الوزير العمال أو حكام الولايات والشغور ، وهو لاء يزاولون سلطان الحكم على من دونهم من الرعايا ، وليس للرعاية شأن ولا قول ولا رأي ، وليس لها أن تتصل بالعامل أو الوزير أو الملك ، إلا بالطاعة المطلقة والاتباع والقبول ، وأداء الجباية المفروضة . والخلاصة أنها من الناحية الدستورية نظرية الحكم المطلق ، بل هي تمتاز فوق ذلك ، بأن رئيس الدولة الأعلى فيها ، وهو الإمام يمتاز بصفات العصمة والقداسة ، باعتباره قائم الزمان ، وأن قيامه يرجع إلى مشيئة الله .

على أن تقع الخلافة الفاطمية بهذا السلطان المطلق الروحي والزمي بמצרים ، لم يطل أكثر من سبعين عاماً . ومنذ الشدة العظمى التي وقعت في بداية عهد المستنصر بالله (٤٥١ هـ - ١٠٥٩ م ) تدخل الخلافة الفاطمية في عهد انحلالها ، وتفقد سلطانها تباعاً ، وبيداً عصر الوزراء الطغاة باستيلاء

(١) كتاب راحة العقل في المشرع الثاني من السور السادس من ٢١٤ - ٢١٧ .

القائد بدر الجمالي على أزمة الحكم في سنة ٤٦٧ (١٠٧٥ م) ، وفي ظل أولئك الوزراء الطغاة الذين تعاقبوا في الحكم من ذلك التاريخ ، يفقد الخلفاء الفاطميين كل سلطة ، ويصبحون أدوات لينة لا حول لها ولا قوة ، ويستمرون كذلك حتى ذهاب دولتهم ، حسبما نفصل بعد

— ٢ —

كما أن الدولة الفاطمية تمتاز بصبغتها المذهبية العميقة ، فكذلك تمتاز بطرافة نظمها السياسية ؛ وقد كانت الدولة الفاطمية مبتكرة مجددة في كثير من قواعد الحكم والإدارة ، وفي كثير من الرسوم والنظم ؛ وكانت هذه النظم والرسوم فوق طرائفها الدستورية تعطيها نفس الصبغة الباذخة ، التي تعطى الدولة الفاطمية وسائر مظاهرها ؛ وسنحاول أن نأتي في هذا الفصل على خلاصة لهذه النظم والرسوم التي عاشت الدولة الفاطمية في ظلها بمصر زهاء قرنين .

كانت الخلافة الفاطمية خلافة مذهبية شعارها الإمامية الدينية ، وكان لهذه الصفة المذهبية أثراً في صوغ كثير من النظم والرسوم التي اختصت بها . وقد نشأت الدولة الفاطمية في قفار المغرب ، دولة عسكرية ساذجة تظللها الصبغة الدينية ، فلما اتسع ملوكها وعظم سلطانها بافتتاح مصر والشام ، شعرت بالحاجة إلى التوسيع في النظم السياسية والإدارية ، التي يقوم عليها هذا الملك الباذخ ، ولم تكتف بالأعتماد على الخطط العسكرية والدينية والمدنية المعروفة ، بل عمدت إلى الابتكار في تنظيم الأصول والخطط الدستورية ، وفقاً لحاجاتها وغاياتها السياسية والمذهبية . وكانت الوزارة أول خطة رتبتها الدولة الجديدة ، ورتبت لأول مرة في عهد العزيز بالله . وكان الخليفة يتولى قبل ذلك إدارة الشؤون بنفسه دون واسطة ؛ وكان أول وزراء الدولة الفاطمية أبو الفرج يعقوب بن كلس ، خلع عليه العزيز لقب الوزارة سنة ٤٣٦ هـ ، ولقبه بالوزير الأجل<sup>(١)</sup> . ومن ذلك الحين قامت خطة الوزارة في الدولة الفاطمية ، بيد أنها لم تثبت على نمط واحد ، فتارة يستتبعي رجل الدولة الأولى صفة الوزارة ، وتارة تسبغ عليه صفة أخرى كالوساطة أو السفارة وهي

(١) ابن الصيرفي ، الإشارة الى من نال الوزارة ص ١٩ و ٢١ .

دون الوزارة في المرتبة<sup>(١)</sup>. ولما توفي الوزير ابن كلس سنة ٥٣٨هـ ، استبدلت صفة الوزارة بصفة الوساطة والسفارة ، وأطلقت على من تولوا شؤون الدولة العليا بقية عهد العزيز ومعظم عصر الحاكم ، ولقب رؤساء الدولة يومئذ ب مختلف الألقاب التي أغدقها الدولة الفاطمية على رجالها ؛ وقد ابتكرت هذه الألقاب ، ورتبت ، ومنحت لأول مرة لمدبر الدولة ، في عهد الحاكم بأمر الله ، وصدرت بها مختلف مراسيم (سجلات) التعين ، فكان منها « أمين الدولة » الذي منح للحسن بن عمار ، أول مدبر لدولة الحاكم ، و « قائد القواد » الذي منح للحسين بن جوهر ، و « أمين الأمانة » الذي منح للحسين بن طاهر الوزان ، و « ثقة ثقافة السيف والقلم » الذي منح لعلى بن صالح الروذباري ، و « وزير الوزراء » الذي منح لعلى بن جعفر بن فلاح ، و « رئيس الرؤساء » الذي منح لخ提ير الملك أبي الحسن بن عمار ، آخر وزراء الحاكم ، ووزير ولده الظاهر لإعزاز دين الله ؛ وغير ذلك من الألقاب الفخمة التي توالت فيما بعد . أما الوزراء النصاري ، فكانت تطلق عليهم ألقاب مناسبة أخرى ، مثل فهد بن إبراهيم الذي لقب « بالرئيس » ، ونصرور بن عبدون الذي لقب « بالكاف » ، وزرعة بن نسطورس الذي لقب « بالشاف » .

وكان متولى السفارة والوساطة هو كبير رجال الدولة ومرجعهم الأعلى قوله التوقيع عن الحضرة ، ومراجعة الشؤون الهاامة على يد مختلف الكتاب وأصحاب الدواوين .

ولم تظهر عبارة « الوساطة والسفارة » في أوائل عصر الحاكم في السجلات الصادرة ، بتعيين مدبرى الدولة ، الحسن بن عمار ، وخلفه برجوان ؛ ولم تظهر كذلك في السجل الصادر بتعيين الحسين بن جوهر في سنة ٥٣٩هـ ، خلفاً لبرجوان ، بيد أنه عبر فيه عن مهمات تدبیر الدولة بأنها « التوقيعات ، والنظر في أمور الناس ، وتدبیر الملکة ، وإنصاف المظلوم ». وقد أوضحت لنا السجل الصادر في سنة ٤٠١هـ ، بتعيين أحمد بن محمد القشيري معنى « الوساطة والسفارة » إذ نص على « تقلده الوساطة والسفارة بين أولياء أمير المؤمنين الحاكم وبينه ، وأمر الرعايا ، وفوضت إليه الأمور ، وعول عليه فيها »<sup>(٢)</sup> .

(١) صبح الأعشى ج ٣ ص ٤٨٩ .

(٢) راجع انتظام الحنفاء (المخطوط) لوحة ٥٥ أ و ٦٤ ب .

وفي أواخر عهد الحاكم أعيدت صفة الوزارة وتولاها على بن جعفر بن فلاح في أواخر سنة ٤٠٥ هـ ، ولقب «بوزير الوزارة ذى الرئيسين الأمير المظفر قطب الدولة» ؛ واستمرت خطة الوزارة على حالها منذ عهد الظاهر حتى أواخر عهد المستنصر بالله ؛ وكان الأغلب حتى ذلك العهد أن يتولاها رجال مدنيون أو أصحاب أقلام إلا في فرص قليلة تولاها فيها رجال السيف مثل برجوان ، والحسين بن جوهر قائد القواد ، وعلى بن صالح الروذباري ؛ ولقب الوزارة يومئذ بمختلف الألقاب الرنانة مثل : «شمس الملك ، عميد الدولة وناصحها» «الأجل الأوحد صفي أمير المؤمنين» «تاج الرئاسة وفخر الملك» «سيد الوزراء ظهر الأئمة» «سماء الخلصاء فخر الأئمة» «فخر الوزراء عميد الرؤساء» وغيرها<sup>(١)</sup> .

وفي أواخر عهد المستنصر بالله حدث انقلاب عظيم في خطة الوزارة ، وانتقلت من أيدي الوزراء المدنيين أو أصحاب الأقلام كما يسمون ، إلى الوزراء العسكريين أو رجال السيف ذوى السلطان المطلق ؛ وأفضى إلى هذا الانقلاب ما أصاب الخلافة الفاطمية في عهد المستنصر من أسباب التدهور والضعف ، وما توالى عليها وعلى مصر ، من صنوف المحن والشدائد ، والأزمات الاقتصادية والاجتماعية الغامرة ، وحاجتها إلى رجال أقوياء يستطيعون مغالبة الشدة والنهوض بالدولة من عثارها . وكان أول هذا الثبات الوزير والقائد الكبير بدر الجمالي ؛ تولى الوزارة للمستنصر سنة ٤٦٧ هـ (١٠٧٥ م) ، ونعت بالسيد الأجل أمير الجيوش<sup>(٢)</sup> ؛ وأضحت الوزارة من ذلك الحين وزارة تفويض يستأثر صاحبها بكل السلطات ، وأطلق لقب «أمير الجيوش» على ذلك الثابت من الوزراء العسكريين ، الذين سلبوها الخلافة الفاطمية كل سلطاتها ، ولم يبقوا لها سوى المظاهر الاسمية . ولما توفي بدر الجمالي خلفه في هذا المنصب ولده الأفضل شاهنشاه وتلقب بنفس ألقابه . ثم اخدا الوزراء الطغاة من بعده ألقاباً ملوكيّة ، فتسمى طلائع بن رزيلك وزير الحافظ للدين الله ، بملك الصالح ، وتسمى ابنه رزيلك بملك العادل ؛ وتسمى

(١) الإشارة الى من ذال الوزارة ص ٢٨ و ٢٩ و ٣٠ و ٣٤ و ٣٨ .

(٢) الخطط ج ٢ ص ٣٠٤ .

شاور بن مجير السعدي بالملك المنصور ؛ وتسمى صلاح الدين يوسف بن أيوب أيام وزارته للعاشر خاتمة الحلفاء الفاطميين بالملك الناصر. وكان وزير السيف هو مرجع كل السلطات العسكرية والإدارية والقضائية ، وإليه يرجع أمر الحرب والسلم ، وهو الذي يولي قاضي القضاة وداعي الدعاء بعد أن كان يوليهما الخليفة مباشرة ، وهو الذي يتصرف فيسائر شؤون الدولة العسكرية والدينية . وهكذا استمرت الخلافة الفاطمية منذ بدر الجمالي إلى سقوطها في سنة ٥٦٧ هـ (١١٧٢ م) زهاء قرن خاضعة لسلطان أولئك الوزراء الطغاة ، يستظلون باسمها ويعتصبون بكل سلطاتها ، حتى أنهى آخرهم صلاح الدين بالقضاء عليها واستخلاص ملكها وتراثها<sup>(١)</sup> .

وإلى جانب الوزارة ، وهي خطة الحكم العليا ، كانت ثمة عدة مناصب عسكرية وإدارية عالية ، منها وظيفة صاحب الباب أو حاجب الحاجاب ، وهو الذي يلي الوزير في المرتبة ، ويتولى النظر في المظالم ؛ ولم يوجد هذا المنصب إلا في ظل الوزارة المدنية ؛ أما في وزارة أصحاب السيف فقد كان الوزير هو الذي يتولى النظر في المظالم ؛ وقد كان النظر في المظالم من أشرف الصفات التي يتحلى بها الإمام أو ولی الأمر في الدولة الإسلامية . وكان الخليفة أو السلطان يجلس في يوم معين (أو أكثر) من أيام الأسبوع ، بمكان معين من قصره ، ويستمع إلى الظلamas التي يتقدم بها الناس إليه ، ويقضى فيها بنفسه . ولم يجد الحلفاء الفاطميون في البداية من الوقت ما يسمح لهم بالاضطلاع بأنفسهم بأمثال هذه المهام القضائية لأنشغالهم بالثورات والحروب المستمرة . فلما تم الفتح الفاطمي لمصر في سنة ٣٥٩ هـ ، كان مما فعله جوهر أن جلس بنفسه للنظر في المظالم في كل يوم سبت ، ثم عهد بذلك إلى القاضي أبي مرشد عيسى . وقد كان الحاكم بأمر الله يتلقى رقاع المظالم عن يد كتابه أو مدبر دولته ، ويقضى فيها بنفسه ، وقد كان هذا من أخص مهام «السفارة والواسطة» ، بل كان الحاكم يتلقى رقاع المتظلمين خلال طوافه المستمر بشوارع القاهرة ، سواء بالنهار أو الليل . وكان النظر في المظالم في نفس الوقت خطة قائمة بذاتها ، عهد بها في البداية إلى مدبر الدولة ، وذلك

(١) المقريزى في الخطط ج ٢ ص ٣٠٤ و ٣٠٥ . وصبح الأعشى ج ٣ ص ٤٨٢ و ٤٨٣ .

حسبما يدل عليه السجل الصادر بتعيين الحسين بن جوهر في سنة ٣٩٠ هـ . إذ نص فيه على «إنصاف المظلوم» ضمن المهام التي أُسندت إليه : وعهد الحسين إلى وكيله الرئيس فهد «بالتوقعات في رقاع الرافعين على رسمه» . ثم أُسندت خطة المظالم بعد ذلك إلى قاضي خاص ، أو إلى قاضي القضاة ذاته ، كما حدث ذلك حينما أُسندت هذه الخطة ، إلى القاضي عبد العزيز ابن محمد بن النعيم ، في الوقت الذي كان فيه الحسين بن علي بن النعيم يضطلع بمنصب قاضي القضاة ؛ فلما صرف الحسين ، عين عبد العزيز قاضياً للقضاة في شعبان سنة ٣٩٤ هـ ، «إلى ما بيده من النظر في المظلوم» . على أن هذه القاعدة القضائية لم تطبق دائماً ، ولا سيما في أواخر الدولة الفاطمية ؛ إذ كان النظر في المظلوم يتولاه الوزير بنفسه إن كان من رجال السيف أو يتولاه صاحب الباب ، إن كان الوزير من رجال القلم<sup>(١)</sup> .

ومن الوظائف العسكرية الهامة الأخرى وظيفة الاسفهسلار ، وهو القائد الأعلى للجيش ، وإليه النظر في أمر الجندي وجميع الشؤون العسكرية ؛ ومنها عدة تختص بخدمة الخليفة مثل حامل المظلة ، وهو الذي يحمل المظلة فوق رأس الخليفة في المجالس والمواكب الخلافية ، وحامل سيف الخليفة ؛ وحامل رمحه ؛ ويتبع هؤلاء حملة السلاح أو الركابية وصبيانهم وهم نوع من الحرس الملكي ؛ ومنها ولادة القاهرة ، وولادة مصر (القسطاط) .

- ٣ -

وأما الدواعين وهي تماثيل مختلف الوزارات في عصرنا ، فقد كانت تشمل ديوان الإنشاء والمكاتبات ؛ وكان متوليه من أعظم رجال الدولة ومن أقطاب الكتابة والبلاغة ، ويعرف في الدولة الفاطمية بكاتب الدست الشريف وينعت بالأجل ، ويتولى النظر في المكاتبات الواردة والصادرة ، وعرضها على الخليفة ، ويستشيره الخليفة في كثير من الأمور ؛ ويعاونه عدة من أكابر الكتاب منهم صاحب التوقيع بالقلم الدقيق في المظالم وهو يليله في الرتبة ، وله من الخليفة مكانة خاصة لأنه جليسه وقارئه ؛ وصاحب التوقيع بالقلم

(١) المقرنزي في الخطط ج ٢ ص ٢٣٧ و ٢٤٥ ؛ وفي اتماظ الحفقاء (المخطوط) لورحة

٥٥١ او ٥٨ ب ؛ وصبح الأعشى ج ٣ ص ٤٨٣ .

الجليل ، ومهمنه أن يشرف على تنفيذ ما يوقع به صاحب القلم الدقيق ؛ وكانت المظالم ترفع أولاً إلى صاحب القلم الدقيق ، فيوقع عليها بما يقتضيه أمر الخليفة أو الوزير أو مما يراه هو ، ثم تحمل إلى صاحب القلم الجليل فيفصل فيها ما أجمل الأمر الأول ، وتحمل بعدها إلى الخليفة فيوقع عليها ثم تسلم إلى أربابها وينفذ ما فيها<sup>(١)</sup> .

ولسنا نبالغ إذا قلنا إن ديوان الإنشاء كان أعظم الدواوين قاطبة في إدارة الحكم الفاطمية ، وكانت مهمته من أخطر وأدق المهام . ففي دولة كالدولة الفاطمية ، لها صبغة مذهبية خاصة ، كانت السجلات أو المراسيم تصاغ في أساليب عالية ، وكان بث الدعوة المذهبية وعرضها خلال المكاببات السياسية ، يتطلب أرق وأبلغ الصيغ البيانية . ولنا في الكتاب الذي أرسله المعز لدين الله إلى الحسن الأعصم زعيم القرامطة ، أروع مثل لبلاغة العرض وقوته . وكانت الخلافة الفاطمية ، بما لها من السلطة الزمنية والروحية على عدة أقطار هامة تمتد من المغرب خلال مصر إلى آسيا الصغرى شمالاً ، وإلى اليمن جنوباً ، يطلب إليها أن تخاطب القصور والأمم المنضوية تحت لوائها بأبلغ وأقوى الأساليب البيانية المقنعة ، الموطدة لإمامتها وهيبتها السياسية . ونستطيع أن نقول ، بما انتهى إلينا من الرسائل والسجلات الصادرة عن الخلافة الفاطمية ، أن ديوان الإنشاء الفاطمي ، قد وفق أعظم توفيق ، في أداء مهمته ، وأنه استطاع ، على يد أكابر الكتاب والبلغاء ، الذين تعاقبوا في ولايته ، أن يبتكر أروع الأساليب والصيغ البيانية ، في تدبيج المراسيم والرسائل السياسية .

ويبدو من جهة أخرى أن « البريد » كان تابعاً لديوان الإنشاء ، نظراً لطبيعة عمله في تولي أمر الرسائل الواردة والصادرة ، وذلك على الأقل في بداية الدولة الفاطمية ، فقد ورد في السجل الصادر بتعيين الحسين بن جوهر في أواخر سنة ٣٨٦ هـ خلفاً لابن سورين كاتب الإنشاء أنه « قد رد إليه البريد والإنشاء »<sup>(٢)</sup> .

(١) صبح الأعشى ج ٣ ص ٤٩١ .

(٢) إ تمام الخنفاء ( المخطوط ) لوحة ٥١ ب .

وديوان الجيش والروابط ولا يتولاه سوى المسلمين ، وإلى صاحبه مرجع شؤون الجند والخيل والإقطاعات ، ويلحق به ديوان الروابط وهو المختص بالنظر في الأرزاق والجرaiات ؛ وديوان الإقطاع ، وهو المختص بالنظر في شؤون الإقطاعات<sup>(١)</sup> .

وقد كانت الدولة الفاطمية دولة عسكرية من الطراز الأول . وكانت تعتمد ، منذ قيامها بتونس على القبائل البربرية ذات البأس والعصبية ، وكانت الثورات التي اضطررت ضدها في إفريقية وفتحها الأولى التي شملت أقطار المغرب كلها حتى شواطئ المحيط الأطلسي ، تقتضي أن تكون لها قوات عسكرية زاخرة . ولما اعترض المعز لدين الله فتح مصر . كانت قواته التي سيرها تحت إمرة جوهر القائد لتحقيق هذا الفتح ، وفقاً لأقوال الرواية الإسلامية ، مائة ألف فارس غير المشاة ؛ وإذا كان هذا القول يبدو مبالغ فيه ، فإنه يدل على أي حال ، على ما بلغته الجيوش الفاطمية في البداية من الضخامة ، حتى قيل إنه لم يطأ أرض مصر ، بعد جيش الإسكندر المقدوني ، جيشاً أعظم عدة وعدداً من جيش المعز لدين الله . ومن المحقق أن الجيوش الفاطمية ، لبست عصرها تحفظ بمستواها من الضخامة والقوة . نظراً لما كان يقتضيه سير المعارك المستمرة في الشام ، ضد القرامطة ثم البيزنطيين والأعراب الخارج ، وفي برقة ضد القبائل البربرية . وأغلبظن أن الجيش الفاطمي أيام الحكم بأمر الله ، لم يكن أقل في عدده وأهلياته مما كان عليه أيام العزيز والمعز .

ونحن نعرف طوائف العسكر التي كان يتكون منها الجيش الفاطمي عند مقدمه إلى مصر ، مما اختلطه هذه الطوائف عند إنشاء القاهرة العزيزة من الأحياء الخاصة بها . فقد كان هناك من طوائف البربر ، كتامة ، ومصمودة ، وزويلة ، والبرقية (نسبة إلى برقة) ؛ وكان هناك الروم ، والترك والديلم ، والجودرية (أتباع جودر) والعطوفية (أتباع عطوف) واليانسية (أتباع يانس) ، ثم الوزيرية ، والحمودية ، والباطلية ، والمنصورية وغيرهم . وفي أيام العزيز قوى نفوذ الصقالبة والترك والديلم في الجيش ؛ ثم عاد البربر

(١) صبح الأعشى ج ٢ ص ٩٢ ؛ والخطط ج ٢ ص ٢٤٢ .

فاستردوا تفوقهم ونفوذهم فيه أيام الحسن بن عمار ، ثم كانت رياضة برجوان  
فعاد إليه نفوذ الترك والصقالبة<sup>(١)</sup> .

ولم يليست لدينا بعد ذلك عن الجيش الفاطمي ، أنباء وأرقام واضحة ، حتى أواخر الدولة الفاطمية ، حينها عاد الاهتمام بأمر الجيش ، وإحياء قوة الدولة العسكرية ، منذ أيام بدر الجمالي ، وخلفائه الوزراء الطغاة ، حيث يقول لنا المقريزى إن الجيش الفاطمى بلغ أيام الصالح طلائع بن رزيلك أربعين ألف فارس ، وستة وثلاثين ألف راجل ، وهذا غير القوى البحرية<sup>(٢)</sup> . وكان الجيش الفاطمى مزوداً بأجود الأسلحة والذخائر التي كانت معروفة في ذلك العصر ، ومنها آلات الحصار الضخمة ( كالمنجنيقات والدبابات ) والأفخاخ وغيرها ، وكان للخلفاء الفاطميين عناية خاصة بصنع السلاح والاستكثار منه .

وديوان الجهاد ، ويقال له أيضاً ديوان العائر وينتسب بالنظر في أمر الأسطوanel المدنية والبحرية وإنشاؤها وتسويتها والإنفاق على رجال البحر . وكان للدولة الفاطمية عناية خاصة بإنشاء الأسطوanel وحماية التغور ولا سيما سواحل الشام إذ كانت معرضة لغزوanات الأسطوanel البيزنطية القوية ؛ وبلغ الأسطوanel الفاطمي من السفن البحرية وملحقاتها من سفن النقل نحو مائة قطعة من الشوانى والشنيديات والمسطحات والحرافات . وكانت وحدات الأسطوanel ترابط في مصر والإسكندرية ودمياط ( تيس ) وعیداب في البحر الأحمر . وفي مياه الشام وصور وعكا وعسقلان ، وبلغت جرائد الأسطوanel أكثر من خمسة آلاف مدونة ( كشفاً ) تحتوى على عدد كبير من المقاتلة البحرية ما بين أمراء بحر ونواب ورؤساء ونواتية ؛ هذا كله عدا أسطوanel الخليفة الخاص ، وهو يشتمل على نحو خمسين مركباً أعدت للركوب ونقل الغلال والبضائع الخاصة ؛ وكانت إقطاعيات الأسطوanel تعرف باقطابات الغزاة ، وكانت دور الصناعة الكبرى بالجزيرة ( القاهرة ) والإسكندرية ودمياط ، تمد الأسطوanel بما يحتاجه من مختلف السفن البحرية ، وكذا تصنع بها سفن النقل المدنية<sup>(٣)</sup> .

(١) راجع الخطط ج ٢ ص ١٧٩ و ١٨٢ و ٢٠٥ .

(٢) الخطط ج ١ ص ١٥٢ .

(٣) الخطط ج ٢ ص ٣٧٣ و ٣٧٤ ، وصبح الأعشى ج ٣ ص ٥٢٣ .

وديوان المجلس ، وهو مرجع الدواوين كلها ، وفيه عدة كتاب يختص كل منهم بمجلس منفرد ، ويتولى صاحبه التحدث في شؤون الإقطاعات والأرزاق لدى الخليفة مباشرة .

وديوان النظر ، وهو ديوان المال ، ويتولاه وزير ثقة إليه مرجع شؤون الأموال العامة ، وضبط الدخل والخرج والمحاسبات .

وديوان التحقيق ، ويختص بالمقابلة على الدواوين ، ومراجعة أعمالها ، والتحقق من انتظامها كما يدل على ذلك اسمه .

وديوان الأحباس أو الأوقاف ، ويختص بالنظر في شؤون الأحباس العامة والخاصة ، والإشراف على غلتها وإنفاقها في وجوهها الشرعية .

وديوان المواريث ، ويختص بشؤون المواريث وضبط أحكامها .

وثلاثة دواوين إدارية هي ديوان الصعيد ، وديوان أسفل الأرض أو الوجه البحري ، وديوان الثغور ؛ ويعني كل منها بالنظر في شؤون الأقاليم الإدارية التي تدخل في اختصاصه .

— ٣ —

وأما الخطط الدينية فكانت تشمل عدة وظائف خطيرة ، أعظمها وأجلها قدرًا منصب قاضي القضاة ، ومنصب داعي الدعاة . وكان قاضي القضاة أعظم زعيم ديني في الدولة ، وإليه مرجع الأحكام الشرعية في العبادات والمعاملات والحدود ، أعني في الشؤون الدينية والمدنية والجنائية ، والنظر في شؤون السكة (دار الضرب) ، وشأن المساجد وأئمتها وسائر المتصرفين فيها ؛ وكان اختصاصه يشمل مصر والشام والمغرب والحرمين ؛ ومركته العام بالقاهرة المعزية ، وله نواب يختارهم لقضاء المواريث والأقطار الأخرى . ويصدر سجل (مرسوم) تعينه من الخليفة نفسه إذا كان الوزير من رجال القلم ، وفي عهد وزراء السيف كان سجل القاضي يصدر من الوزير مباشرة . وقد نقل إلينا القلقشندي نص السجل الذي صدر في أوائل عهد الحاكم بأمر الله إلى الحسين بن النعمان ، بتوليه قضاء مصر والشام والمغرب والحرمين ، وفيه تفصيل شامل لاختصاصه ، وما يرسم الخليفة له لحسن القيام بواجبه ومهامه<sup>(١)</sup> .

(١) صبح الأعشى ج ١٠ ص ٣٨٤ وما بعدها ؛ وقد أثبتناه في قسم الوثائق .

ونقل إلينا المقرizi نبذة من سجل تقليد أبي العباس محمد بن عبد الله ابن العوام قضاة القضاة أيام الحكم بأمر الله ، تبين عناصر اختصاص هذا المنصب الرفيع في هذا العصر ، ومداه من الناحية الإقليمية ، ومنه يبدو بوضوح حسناً أشرنا فيها تقدم ، أن الخلافة الفاطمية كانت تبسط سلطانها الروحي على الأقل ، فضلاً عن برقة والمغرب ، على جزيرة صقلية ، وقد كانت يومئذ تحت حكم المسلمين . وإليك نص النبذة المذكورة : « فقلدك أمير المؤمنين القضاة والعلامة والخطابة بحضوره ، والحكم فيها وراء حجابه ، من القاهرة المعزية ، ومصر وأعمالها ، والإسكندرية ، والحرمين ، وببرقة ، والمغرب ، وصقلية ، مع الإشراف على دور الضرب بهذه الأعمال ، والنظر في أحباس الجوامع والمساجد ، وأرزاق المرتزقة ، ووجوه البر »<sup>(١)</sup> .

وقد كانت مصر قبل العهد الفاطمي ، مركز قضاة إقليمي تابع للخلافة المشرقية ، الأموية أو العباسية ، ولكنها غدت منذ قيام الخلافة الفاطمية بها ، مركزاً قضائياً مستقلاً بذاته ، تتبعه أقاليم الإمبراطورية الفاطمية الأخرى . وقد لبث القاضي الأكبر في الأعوام الأولى من الخلافة الفاطمية ، يلقب بالقاضي فقط ، ولكنه منذ أيام العزيز ، لقب « بقاضي القضاة » ، وكان أول من حل هذا اللقب ، هو أبو الحسن علي بن النعمن ، وذلك عند توليه منصب القضاء في صفر سنة ٣٦٦ هـ<sup>(٢)</sup> .

وأما عن المتون الشرعية التي كانت مرجعاً للقضاء في العصر الفاطمي ، فقد كانت بلا ريب متون الفقه الشيعي أو فقه الإمامية الإسماعيلية ، وذلك سواء في العبادات ، أو المعاملات ؛ أو الحدود . وكان العلامة الفقيه الشيعي الكبير أبو حنيفة النعمن بن محمد القبرواني ، قاضي المعز لدین الله ، هو أول من وضع متوناً مفصلاً في أحكام الفقه الإسماعيلي ، لبث طوال العصر الفاطمي ، هي المرجع الأول للقضاء ، بل وما زال ثمة حتى اليوم ، مرجعاً للأحكام لدى مختلف الطوائف الإمامية . وقد انتهت إلينا عدة من مؤلفات

(١) المقرizi في اتماظ الحنفاء (المخطوط) لوحة ٦٨ ب .

(٢) السيوطي في حسن المعاشرة ، ج ٢ ص ١٠١ .

القاضي النعمان ، ومنها بالأخص كتابه الكبير « دعائم الإسلام »<sup>(١)</sup> ، وهو بلا ريب من أهم متون الفقه الشيعي ، وهو جزءان كبيران ، يتناول الأول منها شؤون العبادات ، ويتناول الثاني شؤون المعاملات والحدود ؛ و « كتاب الإقتصار »<sup>(٢)</sup> ، وهو أيضاً من متون الفقه الإمامي .

وبالرغم من أن متون الفقه الإمامي ، كانت هي مرجع الأحكام ، طوال العصر الفاطمي ، فإنها فيها عدا بعض أحكام العبادات ، لم تكن تختلف في معظمها عن أحكام السنة ، ومن جهة أخرى ، فإنها لم تكن تطبق دائمًا على إطلاقها . وكانت الخلافة الفاطمية في أحيان كثيرة ، بالرغم من طابعها المذهبى العميق ، تنظر بعين التسامح المستبر ، في أحوال كثيرة ، إلى إغفال بعض الأحكام التي لا تروق لشعبها السنى ، وتتركه حرًّا ليتبع ما يروق له من الأحكام الأخرى . وليس أدل على هذه الحرية المذهبية ، من المرسوم الذى صدر في عهد الحاكم بأمر الله ، في سنة ٣٩٨ هـ ، في تفسير بعض الأحكام ، والتوفيق بينها ، وهو المرسوم الذى سبق أن أوردنا نصه من قبل<sup>(٣)</sup> .

بل لقد كان للخلافة الفاطمية سياسة ثابتة ، في استئلة أهل السنة والجماعة ، وتمكينهم من إظهار شعائرهم على اختلاف مذاهبهم ، وكانت المذاهب السننية المعروفة ، الشافعى ومالك وأحمد ( بخلاف أبي حنيفة ) ظاهرة الشعائر فى مملكتهم ، وكان مذهب مالك بالأخص ذاتاً ، ومن سأل الحكم به أجيبي إلى طلبه<sup>(٤)</sup> .

وأما داعى الدعاة ، فلم يكن له في البداية منصب خاص به ، وكانت أعمال الدعوة تضاف إلى قاضى القضاة بسجل خاص . بيد أنه لما ازدادت

(١) عنوانه الكامل هو : « دعائم الإسلام » ، وذكر الحلال والحرام ، والقضايا والأحكام ، عن أهل بيته عليه وعليهم أفضلي السلام . وقد قام بنشر المجلد الأول منه ، وهو المنشئ لأحكام العبادات ، الأستاذ آصف بن على أصفر فيضى سفير الهدى الأسبق بمصر ، وصدر عن دار المعارف في سنة ١٩٥١ .

(٢) وقد نشر كتاب « الإقتصار » أيضًا بعنابة الأستاذ وحيد ميرزا ، مع مقدمة باللغة الفرنسية وصدر عن دار برييل بليدين في سنة ١٩٥٧ .

(٣) راجع نص هذا المرسوم في ص ١٤٧ من هذا الكتاب .

(٤) صبح الأعشى ج ٣ ص ٥٢٤ .

أهمية العمل على بث الدعوة وتشعبت غاياتها وسائلها ، أنشىء لأعمال الدعوة منصب خاص ، يليه داعي الدعاة . وكان هذا المنصب يلي منصب قاضي القضاة في المرتبة والاعتبار ، وكان داعي الدعاة يتشبه بالقاضي في زيه ويتمتع بمثل رسومه وامتيازاته ؛ واحتلاصه ديني مذهبى محض ، هو أن يتولى قراءة مذاهب آل البيت وبها بين الأولياء ، والإشراف على تنظيم الدعوة الفاطمية وأنحد العهود على الداخلين فيها ، ويتخلى من بين العلماء المتضلعين في فقه الشيعة وفي أسرار الدعوة ، ويتعاونه في مهمته اثنا عشر تقبياً وجماعة كبيرة من النواب في مختلف النواحي ؛ وكان منصبه رغم صفتة الدينية يعتبر من مناصب الخاص ؛ وقد اشتهر الداعي بالأ شخص بتنظيم مجالس الحكمة الشهيرة التي أثينا على ذكرها فيما تقدم ؛ وكان مثل القاضي ، إذا كانت الوزارة الذي قلم صدر تعينه من الخليفة ، وإن كانت لذى سيف فهو الذى يتولى تعينه . وقد نقلنا خلال حديثنا عن مجالس الحكمة فقرات من سجل فاطمى شرح فيه اختصاص داعي الدعاة ، وما يجب عليه بث الدعوة وتلقينها<sup>(١)</sup> ؛ وقد ضعف شأن داعي الدعاة وتضاءلت أهميته في أواخر الدولة الفاطمية ، مذ تولى وزراء السيف زمام السلطة ، وألغوا كثيراً من سلطات الخليفة ومشاريعها ورسومها المذهبية .

وكان منصب داعي الدعاة من أغرب المناصب التي اختصت بها الدولة الفاطمية وأشدتها طرافة ، ونستطيع أن نلمس الشبه واضحأً بين مهامه ونظمه وأساليبه ، وبين مهام الدعاية الحديثة وأساليبها ؛ ففي بعض الحكومات الحديثة توجد وزارة خاصة للدعائية ، وقد كان داعي الدعاة رغم صفتة الدينية في الواقع وزيراً للدعائية بكل معانها ، وكانت مهمته غزو العقائد الدينية كما تعمل اليوم أداة الدعاية الحديثة على غزو العقائد السياسية ؛ وكانت وسائله تختلف باختلاف عصره وظروفه ، ولكنغاية المشتركة تبقى واحدة دائمة ، وهي العمل على غزو العقائد والعقول .

ومن الوظائف الدينية الهامة أيضاً منصب المحتسب ؛ واحتلاصه الأمر

(١) واجع ص ٢٥٦ من هذا الكتاب ؛ وراجع المcriizi في المخطوطة ج ٢ ص ٢٢٥ و ٢٢٦ ، وصبح الأعشى ج ٣ ص ٤٨٧ . وقد أثينا نص هذا السجل في قسم الوثائق في نهاية الكتاب .

المعروف والنهى عن المنكر على قاعدة الحسبة . ومن ذلك الإشراف على الآداب العامة ، وألا يخلو رجل بأمرأة ذات حرم ، وضبط شؤون المكاييل والموازين ، ومراقبة أحوال المطاعم والمشارب العامة ، حتى لا يغش الجمهور ولا يبخس فيها يقدم إليه ، ومراقبة مختلف أهل الحرف والصناعات ، وباعة السلع المختلفة ، ومراقبة الأطباء والكتحالين والصيادلة والبياطرة وغيرهم ، والشهر على نظافة المساجد وإنارتها وحمايتها من غشيان الباعة والمتقطلين ، وتنفيذ السجلات الخاصة بالذميين فيها فرض عليهم ، وتأديب المخالفين وجزرهم ؛ وله نواب فيسائر الأقاليم يقومون عنه بعث هذه المهام ؛ وكانت أعمال الحسبة تسند أحياناً إلى متولى الشرطة بمصر والقاهرة<sup>(١)</sup> ؛ وظاهر أن نظام الحسبة يشبه في كثير من الوجوه نظام النيابة العمومية في عصرنا ، فيتبع بعض أنواع المخالفات والجنح المتعلقة بالمواد الغذائية وضبط الأسعار والصحة العامة ، وان المحتسب يشبه في مركزه و اختصاصاته من بعض الوجوه مركز النائب العام ، فيما يتعلق بهذه الأنواع الخاصة من الجرائم .

ومنها وكالة بيت المال ويتوولاها ثقة من العدول ، ويفوض إليه الخليفة النظر في شؤونه المالية ، وبيع ما يرى بيعه وابتياع ما يرى ابتياعه من المtau ، والنظر في شؤون الرقيق ، وإنشاء ما يحتاج إليه الخليفة من الأبنية والسفن وغيرها مما يختص به .

- ٤ -

وكان ثمة إلى جانب هذا الثبت الحافل من المناصب المدنية والدينية الخطيرة ، طائفة أخرى من المناصب التي تختص بخدمة الخليفة والقصر ،

(١) راجع صبح الأعشى ج ٣ ص ٤٨٧ و ج ١٠ ص ٤٦١ . وقد أورد لنا الشيزرى في كتابه « نهاية الرتبة في طلب الحسبة » أربعين باباً ما يدخل في نطاق أعمال الحسبة و اختصاص المحتسب في الإشراف والرقابة . ومن ذلك معرفة المكاييل والموازين . والحساب على التجارين ، والقصابين ، والطباخين ، والحلوانيين ، والصيادلة ، والطارين ، والبازارين ، والمنادين والدلاليين ، والخياطين ، والناسجين ، والصياغين ، والأساكة ، والسيارات والصالحة ، والتحاسين والخدادين ، والبياطرة ، والتخاسين ، والأطباء والكتحالين ، ومؤدب الصبيان ، وأهل الذمة . راجع المؤلف المذكور المنصور بعنوانة لجنة التأليف والترجمة والنشر ( سنة ١٩٤٦ ) ص ٤ و ٥ . وكذلك الخطط ج ٢ ص ٣٤٢ و ٣٤٣ .

وقد أشرنا منها إلى وظائف حامل المظلة وحامل السيف وحامل الرمح . بيد أن أهمها وظائف الأساتذة الحنكين ، وسموا كذلك لأنهم كانوا يدورون العمامه على أحناكم ; ومنهم متولى « شد التاج » وهو الذي يشد تاج الخليفة في المراكب الرسمية ؛ وصاحب المجلس ، وهو الذي يتولى الإشراف على المجلس الذي يجلس فيه الخليفة ، وإخطار رجال الدولة بحضوره ؛ وصاحب الرسالة وهو الذي يتولى إبلاغ رسالة الخليفة إلى الوزير وغيره ، وسمى في أواخر الدولة بالأمير الثقة ؛ ومتولى زمام القصور ، وهو المشرف على شؤون القصر والخاص بوجه عام ؛ وصاحب الدفتر المعروف بدفتر المجلس وهو المتحدث على الدواوين الجامعة لشئون الخليفة ؛ وحامل الدواة وهي دواة الخليفة ؛ ومتولى زم الأقارب وهو المشرف على شئون الأسرة الفاطمية وأعضاها ؛ وزم الرجال ، وهو الذي يتولى إعداد طعام الخليفة والنظر في شئون الخدم وصبيان الخاص ؛ ومن الأستاذين أيضاً جمهرة كبيرة أخرى تشغل الوظائف الثانوية بالقصر ويعرفون بالخدم ، وكانت عدتهم تبلغ أحياناً زهاء الألف ؛ ويلحق بهم صبيان الخاص ، وهم الذين يتولون خدمة الخليفة في حياته الخاصة وعددهم نحو خمسائه ، ثم صبيان الحجر ، وهم بضعة آلاف<sup>(١)</sup> ؛ ومن رجال الخاص أيضاً طبيب الخاص وهو طبيب الخليفة وأسرته ، ويعاونه عدة أطباء آخرين ؛ وـ « قراء الحضره » وهم الذين يقرؤون القرآن بحضره الخليفة في مجالسه وفي ركبته وفي مختلف المناسبات الأخرى ، وعددهم يزيد دائماً على العشرة ، وشعراء الخاص وهم يتبعون ديوان الإنشاء ، وكان منهم بعض أهل السنة ، مما يدل على تسامح الخليفة الفاطمية وسعة أفقها .

وقد أنشئت في الخليفة الفاطمية لأول مرة هيئة رسمية خاصة للنظر في شئون العلوية والمنتبين إلى آل البيت ، وعرفت هذه الهيئة يومئذ بنقابة الطالبيين<sup>(٢)</sup> ؛ وكان يتولى النظر عليها واحد من أكبر شيوخهم وأجلهم قدرآ، يسهر على صحة الأنساب وإثباتها ، ورعاية شئونهم ، وقضاء مصالحهم ، ويعود مرضاتهم ، ويسير في جنائزهم ، ويسعى في حوابتهم ، ويعمل على

(١) صبح الأعشى ج ٣ ص ٤٨١ و ٤٨٤ و ٤٨٥ .

(٢) نسبة إلى عل بن أبي طالب .

توثيق أو اصر الوفاق والمحبة فيما بينهم . وكان أسوة بأصحاب المناصب الدينية الكبيرة ، يعين بمرسوم ( سجل ) خاص . ونجد في عصر الحاكم بأمر الله ، في حوادث سنة ٣٩٨ هـ ، أنه قد « خلع على الشري夫 أبي الحسين على بن إبراهيم المرسي ل نقابة الطالبيين ، وحمل على فرس ، وقرى » سجله في القصر والجامع ». ولما توفي سنة ٤٠١ هـ ، خلع على أبي الحسن على بن أحمد الزيدى وقرى له سجل بأن يخلفه في تولي نقابة الطالبيين <sup>(٢)</sup> .

وقد عرفت هذه الهيئة في العصور المتأخرة « بنقابة الأشراف » ، واتسع نطاق اختصاصها شيئاً فشيئاً حتى أصبحت تشمل سائر من يدعون الانتساب إلى آل البيت وغيرهم من أكابر الصحابة ، وما تزال قائمة حتى عصرنا فيما يطلق عليه اليوم « مشيخة الطرق الصوفية » .

ولأنه ليسوغ لنا أن نلاحظ بهذه المناسبة ، أن قيام هذه الهيئة ، كان منذ العصر الفاطمي سبباً في تشجيع طوائف من الأدعية لا حصر لهم ، على الانتساب إلى آل البيت وغيرهم ، ومنهم كثير من المحدثين في الإسلام ، حتى أصبحت أنساب الملائكة من أولئك الأدعية يرجعونها إلى على وبنيه ، وإلى أبي بكر وعمر وغيرهما من صحابة الرسول .

وكانت الخلافة الفاطمية تضم ثلث ممالك أو أقطار كبيرة ؛ هي مصر ، وهي مركز الخلافة العامة ، والشام وإفريقية ؛ ونواب الخليفة فيها يعرفون بالولاة ؛ وللشام واليان ، هما والى دمشق ووالى الرملة ويشمل حكمه سائر فلسطين . وكان القطر المصري ينقسم إلى أربعة أقاليم أو ولايات هي : ولایة قوص وهي أعظمها وكانت تشمل الوجه القبلي كله ، والشرقية والغربية والإسكندرية وهي أقلها . وأما إفريقية فقد لبست مدى حين تابعة للخلافة ثم استقلت بشؤونها فيما بعد ، واستأثر الأمراء البربر بالسلطان فيها . ولبشت صقلية كذلك تابعة من الناحية الدينية للخلافة الفاطمية عصراً حتى انتهت بالسقوط في يد الفرنج النورمان في سنة ٤٦٤ هـ ( ١٠٧٢ م ) . وكانت أعمال الحرمين واليمن أيضاً تابعة للخلافة الفاطمية من الوجهة المذهبية ، يدعى فيها الخليفة الفاطمي ، ولكنها كانت مستقلة بشؤونها .

---

(١) راجع صبح الأعشى ج ٣ ص ٤٨٥ و ٤٨٦ . واتخاذ الحفاء ( المخطوط ) لوحة ٦٤ ب و ٦٢ ب .

بقيت كلمة عن الموارد المالية للدولة الفاطمية .

إن الدولة الفاطمية ، تقدم إلينا بيلاتها الفخم ، وغناها وجودها وبذخها الطائل : أروع الصور والمناظر الملوكية في تاريخ مصر الإسلامية . وإنه ليصعب على الباحث لأول وهلة أن يتقصى مصادر هذا الراء العريض : الذي لبثت الدولة الفاطمية – إذا استثنينا وقت الشدة العظمى – تتقلب في مهاده منذ قيامها بمصر حتى نهايتها .

ولقد أورد لنا المؤرخون المعاصرون أو القرييون من العصر ، مثل المسبحي ، وابن الطوير ، وابن المأمون ، وابن أبي طى وغيرهم ، ونقله إلينا المتأخرة مثل المقريزى والقلقشندى ، من الروايات والأوصاف المدهشة للقصور الفاطمية ، وفخامتها ، وروعة أبهائها وأثاثها ، ومحفوظات خزانتها ، وضخامة حاشيتها ونفاقتها ، وعن مواكب الخلفاء الفاطميين ، وعظمتها وبذخها ما يذهب ويدرك الخيال ، وهذا كله إلى ما امتازت به الخليفة الفاطمية طوال عهدها من الجود ، والبذل الغامر ، الذي لا مثيل له في تاريخ القصور والخلفاء المسلمين .

وكانما كانت الخليفة الفاطمية لا تعيش لنفسها ، وإنما كانت تعيش للناس ، ولم تكن تقتني لنفسها بقدر ما كانت تدخله للأعطيه والصلات ، التي كانت تنشرها من حولها كالغيث العجمي ؛ وإلا ففيما كانت هذه الخزائن العظيمة التي تغص بأوفر وأنفس ما يدخله أعاظم الملوك ؛ خزانة الكتب ، خزانة الكسوات ، خزانة الجواهر والطيف والطرائف ، خزانة الفرش والأمتدة ، خزائن السلاح ، خزائن السروج ، خزانة الحريم ، خزانة البنود ، خزانة الشراب ، خزانة التوابل ، دار الفطرة ، إلى آخر هذا الثبت الحافل<sup>(١)</sup> . وإن لما يشير الدهشة حقاً ، ما يعرضه لنا المؤرخون الذين يصفون لنا هذه الخزائن العظيمة ، ليس فقط ما يتعلق بنفاسة محتوياتها ، بل وكذلك مقاديرها الهائلة ، وهو أسطع دليل على غنى الدولة الفاطمية وبذخها الطائل .

(١) راجع خطط المقريزى ج ٢ ص ٢٥١ - ٢٨٣ ؛ وصبح الأعشى ج ٣ ص

وإله لم العسير أن نعتقد أن الموارد الشرعية العاديم يمكن أن تكفي لتحقيق مثل هذا الضراء . الواقع أن للشيعة الإمامية نظرية متواضعة لا يمكن أن تعالون على تفسير هذا اللغز الغامض .

و هذه النظرية تتلخص في أن ما يجب أداؤه من المال إلى ولی الأمر أو الإمام، ينحصر في أمرين ، الأول الصدقات ، والثاني الأختام أو أخاس الغنائم .

فاما الصدقات ، فإنهم يعتمدون في تقريرها على قوله تعالى لنبيه « خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتركيهم بها ». وقوله تعالى « إنما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة من الله ». والمفروض أن تؤدى هذه الصدقات للنبي ، والائمة من أهل بيته ، لا تكون هبة وطعمة لهم ، بل باعتبارهم أمناء عليها ، يقيضونها من أهلها ، ويضعونها في مواضعها ، وهي حرمات عليهم وعلى أهل بيوتهم ، وحلال لسائر المسلمين من غيرهم .

وأما الألحاد ، فقد خص الرسول والأئمة من أهل بيته بالألحاد التي ربها الله في أموال عباده المؤمنين في قوله « واعلموا أن ما غنمتم من شيء فإن لله خمسة ولرسول ولذى القربي واليتامى والمساكين وابن السبيل ». وقد فسر الإمام جعفر ذلك ، بأن يكون الخمس لأهل البيت خاصة لا يشاركهم فيه أحد ، ويشرك أهل البيت مع بقية الناس في أربعة ألحاد الغنائم فيما شهدوه معهم . أما الخمس الخاص بهم ، فيخصص لأيتامهم وفقراءهم وأمساكينهم . وأنه بعد وفاة الرسول ، قد عاد هذا الخمس إلى الإمام من أهل بيته ، يعطى منه قرابته وأهل بيته الذين يرثون أهلاً لذلك .

وقد انتهى فقهاء الشيعة الى القول بأنه يجب على جميع المؤمنين أن يدفعوا خمس ما غنموه في كل عصر الى إمام ذلك الزمان من أهل البيت ، مع ما يجب عليهم من الزكاة في أموالهم . وهذا يتقدم علينا فقهاء الشيعة بتفسير خاص للغثائم ، فالغنية في رأيهم ليس هو فقط ما أخذ من أيدي المشركين خاصة ، بل إن كل كسب كسبه المرء فهو غنية ، وعندتهم في هذا التفسير هو الإمام جعفر نفسه إذ يقول «أوجب الله تعالى لنا الخمس في أموال عباده المؤمنين وبجعله لنا حقاً عليهم ، فمن مننا حققنا ونصيبنا في ماله لم يكن له عند الله

من حق ولا نصيب » . والخلاصة ، أن الغنمة عندهم ، هي أى شيء كسبه المرء أو أفاده بأية صورة مشروعة ، وأنه يجب على كل مؤمن أن يخرج الخمس مما كسب أو أفاد وقت تحققه ويدفعه إلى الإمام ، وما تبقى بعد ذلك فعليه أن يؤدي عنده الزكاة في كل عام ؛ وأداء الزكاة أمر واجب ، ومن حق الأئمة أن يجبروا الناس على القيام به<sup>(١)</sup> .

ومن الواضح أن هذه الموارد التي خصها فقهاء الشيعة بالذكر ، هي الموارد الدينية الحضرة . ولكن الدولة الفاطمية ، كانت كسائر الدول الإسلامية المنظمة ، تعتمد في دخلها العام على الموارد التقليدية المؤثرة . وأول هذه الموارد الثابتة الخراج . ولدينا بعض معلومات مفيدة عن حصيلة الخراج في عهد الدولة الفاطمية ، في سنة ٣٥٨ هـ ، وهي سنة الفتح الفاطمي جرى جوهر من الخراج ثلاثة ملايين وأربعين ألف دينار ؛ وفي سنة ٤٦٦ هـ ، في عهد المستنصر بالله بلغت حصيلة الخراج مليونين وثمانمائة ألف دينار ، وبلغت بعد استيلاء بدر الجمال على السلطة ، في سنة ٤٧٨ هـ ، ثلاثة ملايين ومائة ألف دينار ؛ وقدر الخراج في عهد ولده الأفضل بخمسة ملايين دينار . وثاني هذه الموارد في الأهمية هو المkos المفروضة على الصادر والوارد . وكانت التغور أو مداخل البلاد ، وهي دمياط وتنيس ورشيد والإسكندرية وعذاب وأسوان ، هي أهم مراكز الجباية على تجارة الوارد الأجنبية ، وأهمها جميعاً شفر الإسكندرية ، وكانت نسبة الرسوم على الوارد تبلغ عشرين في المائة من قيمة البضائع ؛ ويتبع هذه الضريبة ، ضريبة العشر ، وهي تؤخذ على بضائع التجار المسلمين . ثم إن هذه المkos كانت فضلاً عن ذلك تفرض على كثير من أنواع النشاط التجاري والمهني في الداخل ، ولا يكاد يفلت منها باب من أبواب الكسب . وتفرض جزية الجوالى ، وهي الجزية القديمة ، على النميين ، وكان لها في العهد الفاطمي ديوان خاص ، وكان هنالك أيضاً ما يحصل من فرق السكة (النقد) ، ومن الأحباس الخيرية . وفضلاً عن ذلك ، فقد كان للخلافة الفاطمية موارد أخرى خاصة بها من الإتاوات والهبات التي يطلب إلى المؤمنين أداؤها ،

(١) كتاب دعائم الإسلام ص ٤٥٠ و ٤٥١ ، وكتاب الملة في آداب اتباع الأئمة ص ٦٨  
— ٧٢ ، وكلها لقاضي التعبان .

مثل ضربي النجوى والفطرة ، اللتين سبقت الإشارة إليهما ، وكانت كلتاها ضرية اختيارية في ظاهرها ، ييد أن المؤمنين كانوا يتنافسون في أدائها؛ وبالرغم من ضآلة مقدارها ، فقد كان الأغنياء منهم ، يدفعون باسمها مبالغ طائلة لخزانة الدعوة .

ييد أن ذلك كله لا يفسر لنا غنى البلاط الفاطمي وبنادقه ، وإن كان يليه ضوءاً على موارد الدولة العامة . والحقيقة فيما ييدو ، هي أن غنى الخلفاء الفاطميين يرجع قبل كل شيء إلى أملاكهم الواسعة ، وإلى اشتغالهم بالتجارة على أوسع نطاق . أما عن الأمر الأول ، فقد كشف لنا الشاعر والرحالة الفارسي ناصر خسرو الذي زار مصر سنة ٤٣٩ هـ (١٠٤٧ م) ، عن طرف منه . فهو يقول لنا إن مدينة القاهرة المعزية ، وهي تضم يوماً نحو عشرين ألف منزل ، كانت كلها ملكاً لل الخليفة الفاطمي ، وإن المنزل المتوسط ذي الطبقات الأربع يؤجر بنحو أحد عشر ديناراً في الشهر ، وإن الدكاكين ، وهي تبلغ أيضاً نحو عشرين ألف دكان ، كانت أيضاً كلها ملكاً لل الخليفة ، ويؤجر الدكان منها بنيحو دينارين إلى عشرة في الشهر<sup>(١)</sup> . نقول وقد كان هذا وحده كفيلاً بأن يحقق لل الخليفة زهاء مليوني دينار في العام . هذا إلى ما كان يملكه الخليفة الفاطمي من الصناع والبساين العديدة الواسعة في مختلف أنحاء القطر . وهذا يفسر لنا مقدرة الخليفة الفاطمي واستعداده الدائم في مختلف المناسبات ، لأن يقدم الدور والضياع ضمن هباته وإقطاعاته .

وأما عن الأمر الثاني ، وهو التجارة ، فقد كان الخلفاء الفاطميون يحتكرون معظم التجارة الواردة ، هذا فضلاً عن اشتغالهم بالتجارة الداخلية ، ولا سيما بتجارة الغلال . وكان لهم أسطول بحري خاص لنقل بضائعهم إلى مختلف البلاد والثغور ، وكانوا يجبون من هذا النشاط التجاري الواسع النطاق أرباحاً طائلة ، تدعم مواردهم بطريقة منتظمة مستمرة ، وتمكنهم من الإنفاق بسعة على بلاطهم العظيم الباذخ ، ومن اتباع سياسة البذر الغامر :

(١) راجع الترجمة الفرنسية لرحلة ناصر خسرو  
Relation du voyage de Nasiri  
Khosru ص ١٠٢ و ١٠٩ حيث يصف القاهرة في عصره .

وقد كان من أعظم العوامل في اكتسابهم حب الشعب وولائه وإعجابه .

هذا خلاصة شاملة للنظم الأساسية ، الدينية والمدنية والعسكرية والمالية التي قام عليها صرح الدولة الفاطمية والحكم الفاطمي بمصر ؛ وفي هذا الاستعراض الموجز ما يدل على ما كان يطبع هذه النظم من روح الابتكار والطراقة في كثير من نواحها ، وفيه ما يلقي ضياء على سير الحوادث والشئون في العصر الفاطمي .

## الفصل الثاني

### الأعياد والرسوم الفاطمية

بهذه العصر الفاطمي وبنحوه . فخامة المراكب والرسوم الفاطمية . الأعياد الفاطمية الرسمية ، الأعياد المذهبية . الفطر والأضحى . ساط الفطر . ركوب الخليفة إلى انصلاة . الموكب الرائع . ساط العيد . عيد الأضحى . ركوب الخليفة إلى النحر . اشتراكه في رسوم النحر . توزيع لحوم الأضحى . المأدب الفاطمية وبذخها الطائل . ساط الحزن . فتح الخليج . ليالي الوقود . المراكب والأنوار الساطعة . الأعياد المصرية القومية . ركوب الخليفة . عطاوه وبندله . صلاة الجمعة . ما وراء هذا البذخ . رثاء الدولة الفاطمية .

والآن نتحدث عن رسوم الدولة الفاطمية ومراسيمها ومظاهرها ومواكبها الباذخة . كان عصر الدولة الفاطمية بمصر من أزهر العصور ، يجتمع فيه كثير من أسباب القوة والعظمة والبهاء . وكانت هذه الدولة الشامخة التي قامت تمثل زعامة الإسلام والخلافة في ظروف دينية وسياسية خاصة ، أشد الدول الإسلامية حرصاً على أن تطبع الشعب والمجتمع بطابعها الخاص ، وأن تصوغ ووح الشعب وعقلية وتفكيره وحياته العامة والخاصة ، وفقاً لمناهجها ورسومها ؛ فرى الحياة الإجتماعية المصرية في العصر الفاطمي تتخذ صوراً ومظاهر خاصة ، وتتقلب بين ألوان من البذخ والترف والبهاء ، قل أن نجد لها في عصر آخر من عصور مصر الإسلامية ؛ وزرائها أحياناً تمتاز بألوان من التطرف والإغراق المدنس . وقد كانت هذه الحياة الإجتماعية البارزة المغرقة معاً ، مرآة الدولة الفاطمية ، تشع بكثير من خواص قوتها وفخامتها وبهائها ، ووحي مناهجها السياسية والدينية والعقلية . وكان الشعب المصري ، على تحفظه في مشابعة الدولة الجديدة في مناهجها وغاياتها المذهبية ، يشهد بمرحه المأثور ، لهذا الفيض الفاطمي من البذخ والترف والبهاء ، في إعجاب

وحماسة . أَجْلِ كَانَتْ مُواكِبُ الْخَلَافَةِ الْفَاطِمِيَّةِ ، وَحَفَلَاتُهَا الرَّسِيمَةُ وَالشَّعْبِيَّةُ ، وَرَسُومُهَا الْفَخْمَةُ ، وَمَادِبِهَا الشَّهِيرَةُ ، وَبِنَطْهَا الْمَأْثُورُ ، أَيَامًا وَمَوَاقِفَ مَشْهُودَةٍ ، تَشَيرُ مِنْ حَوْلَهَا إِبْرَاهِيلَ وَرُوعَةً ؛ وَكَانَتْ أَعْيَادُهَا وَمَوَاسِيمُهَا الْبَاهِرَةُ ، وَلِيَالِيهَا السَّاطِعَةُ ، مَثَارُ الْبَهْجَةِ وَالْمَرْحُ العَامُ ؛ وَمَا زَالَتْ آثارُ مِنْ تَلْكَ الرَّسُومِ وَالْمَوَاسِيمِ الشَّهِيرَةِ تَمْثِيلُ فِي كَثِيرٍ مِنْ أَعْيَادِنَا وَرَسُومِنَا وَتَقَالِيدِنَا الْدِينِيَّةِ ؛ فَإِذَا رَأَيْتَ بَعْضَ هَذِهِ الْأَعْيَادِ وَالْمَوَاسِيمِ يَجْنِحُ إِلَى نَوْعٍ مِنَ الْفَخَامَةِ ، وَإِذَا رَأَيْتَ بَعْضَ هَذِهِ الرَّسُومِ يَتَشَحَّ بِأَثُوَابِ مِنَ الرَّوْنَقِ وَالْبَهَاءِ ، فَإِنَّمَا ذَلِكَ يَرْجِعُ فِي الْأَغْلِبِ إِلَى أُثْرِ الدُّولَةِ الْفَاطِمِيَّةِ فِي بَثِ هَذِهِ الرُّوحِ الْبَهْجَةِ الْبَادِخَةِ ، إِلَى كَثِيرٍ مِنْ نَوَاحِي الْحَيَاةِ الْعَامَةِ وَالْخَاصَّةِ فِي مَصْرِ الْإِسْلَامِيَّةِ .

وَقَدْ انتَهَى إِلَيْنَا عَنْ هَذِهِ الْمُواكِبِ وَالْحَفَلَاتِ وَالْلَّيَالِي الْفَاطِمِيَّةِ ، صُورَ رَائِعَةٌ مِنْ أَقْلَامِ مُؤْرِخِينَ مُعاصرِينَ مُثَلِّ ابنِ زُولَاقَ وَالْمُسْبِحِيِّ وَابْنِ الطُّوَيْرِ وَابْنِ الْمَأْمُونِ ؛ وَقَدْ يَخْلِي إِلَيْنَا وَنَحْنُ نَسْتَعْرُضُ هَذِهِ الصُّورِ الْفَخْمَةَ أَنَّهَا لَيْسَ مِنْ مَشَاهِدِ الْعَصُورِ الْوَسْطَى ، وَأَنَّهَا بِالْعَكْسِ خَلِيقَةٌ بِأَعْظَمِ مَشَاهِدِ الْعَضْرِ الْحَدِيثِ وَأَرْوَاهَا<sup>(١)</sup> . وَلَمْ يَخْلِ عَصْرُ الْحَاكمِ بِأَمْرِ اللهِ رَغْمَ اضْطَرَابِهِ مِنْ هَذِهِ الْمَظَاهِرِ وَالْمَشَاهِدِ الْبَادِخَةِ ، وَلَا سِيَّما فِي الْبَدَائِيَّةِ ، قَبْلَ أَنْ تَصْدُرَ مَرَاسِيمُ التَّحْرِيمِ الْمَدْهَشَةُ ، وَتَضْطَرِبَ طَهَا أَوْضَاعُ الْحَيَاةِ الْاجْمَاعِيَّةِ . وَقَدْ رَأَيْنَا كَيْفَ بَدَأَ الْحَاكمُ عَهْدَهُ بِإِقَامَةِ الْحَيَاةِ الْلَّيَلِيَّةِ ، وَكَيْفَ كَانَتِ الْقَاهِرَةُ تَبَدُّلُ فِي تَلْكَ الْفَتَرَةِ بِاللَّيْلِ كَأَنَّهَا شَعْلَةٌ مُضِيَّةٌ ، وَتَضْطَرِبُ جَنْبَاهَا بِحَيَاةِ السَّمْرِ وَاللَّهُوِّ مِنْ كُلِّ ضَرْبٍ ، وَكَيْفَ أَلْغَيَتِ حَيَاةَ اللَّيْلِ بَعْدَ ذَلِكَ فَتَحَوَّلَتِ الْعَاصِمَةُ السَّاطِعَةُ الْمَرْحَةُ إِلَى مَدِينَةِ مَقْفَرَةٍ مُوْحَشَةٍ . وَكَانَتِ الْمُواكِبُ الْخَلَافِيَّةُ تَقَامُ فِي بَدَائِيَّةِ عَهْدِ الْحَاكمِ ، وَفَقَاءً لِرَسُومِهَا وَمَظَاهِرِهَا الْفَخْمَةِ ، وَلَكِنَّ الْحَاكمَ جَنَحَ بَعْدَ ذَلِكَ إِلَى الْبَسَاطَةِ ، وَزَهَدَ فِي تَلْكَ الرَّسُومِ الْبَادِخَةِ . فَاخْتَفَتْ مُلْدَى قَصِيرٍ حَتَّى نَهَايَةِ عَهْدِهِ ، ثُمَّ عَادَتْ بَعْدَ ذَلِكَ وَاسْتَمْرَتْ حَتَّى نَهَايَةِ الدُّولَةِ الْفَاطِمِيَّةِ . وَفِي عَهْدِ الْحَاكمِ أَيْضًا

(١) نَقْلٌ إِلَيْنَا المُقْرِبِيَّ فِي الْخُطْطِ عَنْ هُؤُلَاءِ الْمُؤْرِخِينَ الَّذِينَ لَمْ تَصُلْ كَتْبُهُمْ إِلَيْنَا ، شَذُورًا كَثِيرَةً سَاحِرَةً ، فِي وَصْفِ الْحَفَلَاتِ وَالْمُواكِبِ الْفَاطِمِيَّةِ (الْخُطْطُجُ ٢ ص ٣٤٥ وَمَا بَعْدُهَا) . وَأَوْرَدَ لَنَا التَّلْقِيشِنِيَّ فِي صَبِيجِ الْأَعْشَى شَذُورًا كَثِيرَةً مِنْهَا فِيَا كَتَبَ عَنِ الْمُواكِبِ وَالْحَفَلَاتِ الْفَاطِمِيَّةِ (ج ٣ ص ٩٨ وَمَا بَعْدُهَا) .

ألفي كثير من الأعياد المصرية المشهودة ، وكانت الخلافة الفاطمية تشارك في إحيائها في بذخ طائل؛ بيد أن بعضها كان يقام أحياناً وفقاً للرسوم المأثورة ، ويحتفي بها الشعب أيام احتفاء .

وكانت المواكب والخلفات الفاطمية ، تبلغ ذروة البهاء والبذخ أيام الأعياد والمواسم الرسمية . وكانت الأعياد الدينية الرسمية في عهد الدولة الفاطمية عديدة منوعة ، ومنها أعياد خاصة بها شرعت لغایات دينية وسياسية . أما الأعياد العامة فهي رأس السنة المجرية ، وليلة المولد النبوى الكريم ، وليلة أول رجب وليلة نصفه ، وليلة أول شعبان وليلة نصفه ، وغرة رمضان ، ويوم الفطر ، ويوم النحر أو عيد الأضحى . وأما الأعياد المذهبية ، فهي الإحتفال بموالد أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ، وموالد ولديه الحسن والحسين ، وموالد زوجه السيدة فاطمة الزهراء ابنة النبي ، وهي التي ينتسب إليها الخلفاء الفاطميين ، ويوم عاشوراء أو عاشر المحرم ، وهو اليوم الذى قتل فيه الحسين بن علي فى كربلاء (سنة ٦١٥) . هذا إلى عدة أعياد ومواسم مصرية قديمة ، كعيد فتح الخليج ، ويوم النيروز ، وعيد الشهيد . وكانت الخلافة الفاطمية تختلف بهذه الأعياد في فيض من الروعة والبهاء والبذخ ، فينتمي الموكب الخلافي برسومه ومظاهره الفخمة ، وتقام المآدب والخلفات الشائقة ، ويكثر البذل والعطاء ، ويستقبل الشعب هذه الأيام المشهودة فرحاً ، وتعمره البهجة والسعادة والمرح . وللإيلك صور موجزة من هذه المشاهد والمناظر الشهيرة في تاريخ البذخ والبهاء .

كان الإحتفال بالعديدin - عيد الفطر وعيد الأضحى - من أعظم مشاهد الخلافة الفاطمية ، وكان موكب العيد من أفحى مواكبها وأروعها ؛ ففي ليلة عيد الفطر ، كان ينظم بالإيوان الكبير الذى يواجه مجلس الخليفة ؛ سماط ضخم يبلغ نحو ثلاثة ذراع في عرض سبعة أذرع ، وتنثر عليه صنوف الفطائر والحلوى الشهيبة مما أعد في دار الفطرة الخلافية ؛ فإذا انتهت الخليفة من أداء صلاة الفجر عاد إلى مجلسه ، وفتحت أبواب القصر والإيوان على مصاريعها ، وهرع الناس من جميع الطبقات إلى السماط الخلافي وتحاطفوا محتوياته بمشهد من الخليفة وزرائه . وحينما تزغ الشمس يخرج الخليفة في

موكيه إلى لصلاة وينخرج من باب العيد إلى المصل . ونحن نحيل القاري<sup>١</sup> على تلك الفصول البدعة الشائقة التي ينقلها إلينا المقريزى عن هذه المواكب الخلافية الرائعة عن المؤرخين المعاصرين<sup>(١)</sup> ، ونكتفى بأن ننقل إليك هذه الصورة الموجزة من أقوال المسيحى مؤرخ العصر الأول من الدولة الفاطمية ، قال . « وفي يوم العيد ركب العزيز بالله لصلاة العيد ، وبين يديه الجنائب والقباب الديباج بالحلبي ؛ والعسكر فى زيه من الأتراك والديلم والعزيزية والإخشيدية والكافورية ، وأهل العراق بالديباج المشغل والسيوف والمناطق الذهب ، وعلى الجنائب السروج الذهب والجوهر ، والسرور بالعنبر ، وبين يديه الفيلة عليها الرجاله بالسلاح والزراقة ، وخرج بالملة المشلولة بالجوهر ، وبپده قضيب جده عليه السلام فصلى على رسمه وانصرف<sup>(٢)</sup> ». فإذا عاد الخليفة من الصلاة كان ثمة سماط آخر أبهى وأروع ؛ فيجلس الخليفة في مجلسه وأمامه مائدة من فضة يقال لها « المدورة » وعليها أواني الذهب والفضة ، غاصة بأفخم الألوان وأأشهاها ؛ وقبالة المائدة الخلافية سماط ضخم يتسع لنحو خمسة مدعو ، وقد نثرت عليه الأزهار والرياحين<sup>(٣)</sup> ، وصفت على جانبيه الأطباق الحافلة بصنوف الشواء والطيور والحلوى البدعة ، وجلس إليه رجال الدولة والعظاء والأكابر من كل ضرب ، فيأكل من شاء دون إلزام حتى لا يرغم على الإفطار من لا يرى الإفطار في ذلك اليوم . وعند الظهر ينقض المجلس وينصرف الناس . وهنا نحيل القاري<sup>٤</sup> على ما كتبه ابن الطوير ، ونقله إلينا المقريزى في وصف هذه المآدب الخلافية الباهرة ، وما كانت تمتاز به من البذخ والإناقة والبهاء ، مما لا يكاد يضارعه شيء في المآدب الملكية أو الرسمية في عصرنا<sup>(٤)</sup> .

وأما عيد الأضحى أو عيد النحر كما كانت تؤثر تسميتها في ظل الدولة الفاطمية ، تنويمها بأبرز مظاهره ألا وهو نحر الأضحية ، فقد كان يحتفل به

(١) راجع خطط المقريزى ج ٢ ص ٢١٤ وما بعدها .

(٢) الخطط ج ٢٢٢ .

(٣) الخطط ج ٢ ص ٢٢٠ ومن ذلك نرى أن تزيين المائدة بالأزهار ليس عادة محدثة وليس بالأخص عادة غربية .

(٤) الخطط ج ٢ ص ٢١٩ - ٢٢١ .

يركوب الخليفة إلى الصلاة على النحو المتبع في صلاة عيد الفطر ، ثم ينحني بساط حافل يقام في أول يوم منه . بيد أنه يمتاز بركوب الخليفة فيه ثلاث مرات متواليات في أيامه الثلاثة الأولى ، ويمتاز بالأخص باشتراك الخليفة نفسه في إجراءات النحر . وكان قيام الخليفة بهذه العمل من أروع المظاهر والرسوم ، التي جرت عليها الخلافة الفاطمية في الأعياد العامة . فلتتصور أمير المؤمنين متشحاً بشوب آخر قان ، يسرق في موكيه ماشياً إلى دار النحر الخلافية – وقد كانت تقوم في ركن خارجي من القصر – وبين يديه الوزير وأكابر الدولة والأساندة الحنكون (وهم المشرفون على شؤون الخاص) ؛ وقد أعد في المنحر برسم التضحية واحد وثلاثون فصيلاً وناقة ، أمام مصطبة يعلوها الخليفة وحاشيته ، وقد فرشت حافتها بأغطية حراء يتنى بها الدم ، وحمل البخارون كل يده إماء ميسوطاً يتلقى به دم التضحية ؛ ثم تقدم روؤس الأضاحي إلى الخليفة واحدة فأخرى ، فيدنو منها ويديه حرية يمسك بها من الرأس ، ويمسك القاضي بأصل سنانها ويجعله في عنق الدابة فيطعنها به الخليفة ، وتتحر من بين يديه ، وهكذا حتى يأتي عليها جميعاً . وكلما نحر الخليفة رأساً جهر المؤذنون بالتكبير . ويحدد لحم التضحية الأولى ويفرق قطعاً صغيرة في الأولياء والمؤمنين . وفي اليوم التالي ينظم نفس الموكب الخالفي إلى المنحر ، وينحر الخليفة سبعة وعشرين رأساً . وفي اليوم الثالث ينحر ثلاثة وعشرين . ويجرى توزيع لحم الأضحية خلال هذه الأيام الثلاثة على أرباب الرسوم في أطباقي خاصة للتبرك ، ويقوم بالتوزيع قاضي القضاة وداعي الدعوة ، ويختص نقباء الدعوة وطلبة دار الحكمة (دار العلم) بقطن اللحوم الموزعة . فإذا انقضت رسوم النحر ، خلع الخليفة عند العودة إلى القصر على الوزير ثيابه الحمر ومنديلاً ملوكيّاً غير سمة ، والعقد المنظوم ؛ فيركب الوزير وعليه الخague المذكورة في موكب حافل من القصر ، ويشق القاهرة حتى باب زويلة ، ثم يدخل من باب القنطرة إلى دار الوزارة ، وبذلك تنتهي رسوم النحر .

وكان العزيز بالله أول من سن سنة إعداد الأضحية ، وتفريق لحومها على هذا النحو ، بين رجال الدولة على قدر مراتبهم ؛ وكان ما يخرج منها غير ما ينحره الخليفة بنفسه يصل إلى بضعه آلاف من مختلف الأصناف ، هذا عدا

ما يفرق في أرباب الدولة من الخلع والأموال . وقد نقل المؤرخون المعاصرون إلينا تفاصيل دقيقة عن مقادير النفقه في تلك المواسم . ومنها أن نفقه سماطى الفطر والأضحى تبلغ زهاء أربعة ألف دينار . وينبع من البقر والجاموس والنوق في أيام النحر نحو ألفين وخمسمائة ، ومن الغنم نحو هذا القدر .

وكانت المآدب الفاطمية من الأحداث الاجتماعية الشهيرة في هذا العصر . وكان القصر الفاطمي يعني بتنظيم المآدب والأسمطة الرسمية عناية خاصة ، ويبالغ في إعدادها وتجميدها ، وكانت تقام في ليالي الأعياد الرسمية ، وفي رمضان . في كل مساء من مستهل رمضان حتى السادس والعشرين منه ، تقام المأدبة الملكية في البو الكبير (الديوان) ويرأسها قاضي القضاة ، ويشهدها مئات من الأمراء والكراء ؛ وفي يوم عيد الفطر ، وفي يوم عيد الأضحى ، تقام مأدبة ملكية رسمية كبرى يشهدها ويرأسها الخليفة بنفسه على النحو الذي ذكرنا ؛ وتقام المآدب الرسمية في الأعياد والمواسم الأخرى التي ذكرناها ؛ وتقرن الحفلات الرسمية ، بالحفلات والمآدب الشعبية ؛ ويستقبل الشعب هذه المواسم بمظاهر الحبور والبهجة ، إلا يوم عاشوراء ، فقد كان يعتبر يوم حزن عام ، وتعطل فيه الأسواق ، ويخرج المنشدون إلى الجامع الأزهر ، وهناك يلقون الأناشيد المخزنة في رثاء الحسين . وفي نفس اليوم يقام بالقصر سماط يسمى سماط الحزن ، وينظم بمنتهى البساطة في بهو بسيط ، ويهجز بالأصناف الخشنة مثل خبز الشعر والعدس الأسود والجبن ، ويحضره الخليفة ملثماً وفي ثياب قاتمة . ويشهده الأمراء ورجال الدولة حفاة ملثمين ، إيناناً بالحزن العميق<sup>(١)</sup> .

ومن المواسم الفاطمية الشهيرة ليلة فتح الخليج أو وفاء النيل ، وهو عيد قومي يقع في آخر يوم من شهر مسرى ، وكان يحتفل به دأماً في جميع العهود . ولكنه كان كباقي الأعياد في هذا العهد يمتاز بكثير من الرونق والبهاء ، فيركب الخليفة إلى الخليج في موكب فخم ، وينصب هناك سرادق هائل تبلغ مساحته نحو ألف ألف ذراع ، وتنصب فيه قاعة الخلافة ؛ وتوزع الكسي والهبات الملكية ، وتتصطف المشارى (السفن) الرسمية في النيل ، وتتصطف

(١) الخطط ج ٢ ص ٢٩٠ .

الجنود على الشاطئين . وعند ما يعلن وفاة النيل إلى الخليفة ، تقام عند المقياس مأدبة حافلة ، ويحتفل الشعب المصري كلها بهذا العيد ، وتقام المساجد وتنظم الملاهي ومجالس الأنس والغناء في كل مكان ويتم الحبور والمرح . وقد ذكرت لنا الرواية المعاصرة أن الحاكم بأمر الله كان يحرى على سنة أبيه وجده في الركوب لفتح الخليج كل عام ، مما يدل على ما كان لهذا العيد القوى من حرمة خاصة لم تزل منها أحداث العصر<sup>(١)</sup> .

ومنها ليالي الوقود الأربع ، وهي ليلاً مستهل رجب وليلة نصفه وليلة مستهل شعبان وليلة نصفه . وفيها يجلس الخليفة في منظرة عالية ، أقيمت عند باب الزمرد من أبواب القصر ، وبين يديه شمع ساطع يرى وجهه على ضبوئه ، ويركب القاضي من داره بعد صلاة المغرب ، وقد أثير بين يديه الشمع الحموم إلىه من خزانة الخليفة ، وعده ستون شمعة كبيرة من كل جانب ثلاثة ، وبين الصفين المؤذنون يدعون للخليفة والوزير ، ويحجبه ثلاثة من نواب الباب ، وعشرة من حجاب الخليفة ، غير حجاب الحكم المستقررين وهم خمسة في زي الأمراء ، وفي ركابه القراء يقرأون ، ومن ورائه الشهود على ترتيب جلوسهم في الحكم ، وحولهم الشمع المنير . ويسير الموكب على هذا النحو إلى ما بين القصرين حتى باب الزمرد ، وينظم في الميدان الواقع تحت المنظرة التي يجلس فيها الخليفة ؛ وبعد برهة تفتح إحدى طاقات المنظرة ، ويطلع منها الخليفة ، وعلى رأسه عدة من خواص الأئذين الحنkin ، ويفتح أحد الأساتذة طاقة أخرى ، ويخرج منها رأسه ويده اليمنى ويشير بهما قائلاً : « أمير المؤمنين يرد عليكم السلام » فيسلم بقاضي القضاة أولاً بنعوتة ، ثم صاحب الباب ، ثم الجماعة الباقية دون تعين أحد ، ويقرأ القراء بعد ذلك . ثم يلقى خطيب الجامع الأزهر خطبة في فضائل هذا الشهر ، ويتلوه خطيب الجامع الحاكي بخطبة مماثلة . فإذا انتهت الخطب ، أخرج الأستاذ الأول يده من الطاقة فبرد السلام على الجماعة ، ثم تغلق الطاقات وينقض الناس ؛ ثم يركب القاضي في موكته إلى دار الوزير ، وأحياناً إلى بعض المساجد الجامعة .

(١) المقريزى عن المسيحى في الخطط ج ٢ ص ٣٥٣ .

وفي ليالي الوقود أيضاً ، يخرج الناس إلى الجامع الأزهر ، ويبدو فيها المسجد الشهير كأنه شعلة من النور ؛ وتضاء على حافاته المشاعل والوقدات الساطعة ، ويعقد في صحنه مجلس حافل من القضاة والعلماء برأسة قاضي القضاة ، ويبعث الخليفة إليهم بسلام من الأطعمة والحلوى ، وتضاء جميع المساجد الأخرى ، وتبدو العاصمة الفاطمية كلها في حل بديعة من الأنوار الساطعة ؛ وكانت ليالي الوقود من أشهر الموسams والحفلات التي احتضنت بها الدولة الفاطمية<sup>(١)</sup> .

وكانت ثمة أعياد رسمية أو قومية أخرى ، كانت تقام أحياناً في فيض من البذخ والمرح ، وأحياناً تفرض في إقامتها فروض معينة ، وأحياناً تلغى ، وذلك لأنها لم تكن أعياداً إسلامية . وكان منها عيد النبروز أو النوروز ، وعيد الشهيد القبطين ، وعيد الميلاد وأعياد الغطاس والشعانين والفصح النصرانية . وقد فرضت في أوائل الدولة الفاطمية قيود كثيرة على إقامة النبروز والغطاس والشهيد ، وذلك لأن النصارى كانوا يتذمرون منها فرصة لإقامة المظاهرات الدينية الصالحة ، ولما كان يقتربن بها من إسراف في الظهور والقصف . وفي عهد الحاكم بأمر الله ألغيت الأعياد النصرانية مدى حين ، حسبما تقدم في موضعه؛ بيد أنها كانت فيما خلا هذه الفترة تقام في ضجيج وبذخ ، وتسطع العاصمة خلالها ، ويشترك الشعب كله في الاحتفاء بها .

وكان الحلفاء الفاطميون يشهدون في معظم الأحيان هذه الحفلات والليالي . ويعقد الحفل الخالفي في إحدى المناظر الملكية الفخمة ، وكان يوجد منها عدة ، منها منظرة القصر الكبير ، ومنظرة قصر اللؤلؤة ، ومنظرة الجامع الأزهر ، ومنظرة المقس وغيرها ؛ وكان حضور الخليفة بموكبه الرسمي الفخم يبيت في هذه الحفلات والليالي ، كثيراً من الهاء والروعة ، وبيت في نفوس الشعب كثيراً من الحماسة والبهجة ، ويقتربن في الوقت نفسه بفيف من البذر والعطاء ، اللذين امتازت بهما الدولة الفاطمية طوال عهدها .

وكان الخليفة الفاطمي يركب لصلاة الجمعة بالناس ويخطبهم ثلاث مرات في العام ، في الجمع الثلاث الأخيرة من رمضان ؛ الأولى بالجامع الأنور ،

(١) صبح الأعشى ج ٧ ص ٥٠١ و ٥٠٢ .

والثانية بالجامع الأزهر ، والثالثة والأخيرة بالجامع العتيق أو جامع عمرو . وكان للخلافة الفاطمية رسوم وتقاليد مذهبية معينة في إجراء صلاة الجمعة وصفتها لنا روایات العصر . وقد نقل إلينا المقرizi عن ابن الطوير وهو مؤرخ معاصر ، هيئة صلاة الجمعة في هذه الأيام المشهودة . وخلاصة ذلك أن يركب الخليفة في موكيه الفخم إلى الجامع ، وقد ارتدى ثياب الحرير البيض الساذجة توقيراً للصلاة ، ويدخل من باب الخطابة . وتتخد الألهة منذ الصباح لاستقباله ، فيأتي صاحب بيت المال ، وبين يديه الفرش المختص بال الخليفة محمولاً بأيدي الفراشين المميزين ، ملفوفاً في العراضي الديبقي ، فيفرش في المحراب ثلاث طراحات فاخرات ، إما شاميات وإما ديبيق أبيض منقوش بالحمراء ، واحدة فوق أخرى ، ويلقى ستران يمنة ويسرة ، يكتب في أولها بالحرير الأخرسورة الفاتحة وسورة الجمعة ، ويكتب في الستر الثاني سورة المنافقين كتابة واضحة . ويصعد قاضي القضاة إلى المنبر ، وفي يده مدحنة لطيفة من الخيزران يقدمها صاحب بيت المال ، وفيها ند خاص بال الخليفة ، ويبيح بها ذرورة المنبر . فإذا وصل الخليفة بموكبه الفخم من المظلة والآلات ، وبين يديه القراء يرتدون منه خروجه من القصر ، ومن حوله الجناد والركابية ، دخل من باب الخطابة إلى قاعة الخطابة وجلس فيها ، وتحفظ المصورة من خارجها بترتيب أصحاب الباب واسفهم سلار الجناد ، ومن الداخل حتى الباب بصبيان الخاص وغيرهم . فإذا أذن بال الجمعة دخل إليه قاضي القضاة وسلم عليه بقوله : « السلام على أمير المؤمنين الشريف القاضي الخطيب ورحمة الله وبركاته الصلاة يرحمك الله » ، فيخرج الخليفة وحوله الأساتذة الحنكون والوزراء والأمراء والحرس المسلح ، ويصعد إلى ذرورة المنبر تحت القبة المبخرة ، ويقف الوزير بباب المنبر ووجهه إليه ، فإذا جلس وأشار إلى الوزير بالصعود ، فيقصد إليه ويقبل يديه ورجليه بحيث يراه الناس ، ثم يزور تلك القبة حتى تصير كالهودج ، ثم ينزل مستقبلاً لل الخليفة ويقف ضابطاً للمنبر . وينهض الخليفة فيلق خطبة قصيرة من مسطور يعده له ديوان الإنشاء ، يتلو فيها آية من القرآن الكريم ، ثم يصلى على أبيه أى على بن أبي طالب وجده أى النبي عليه السلام ، ويعظ الناس وعظاً بلغاً موجزاً ، ويدذكر من سلف من آبائه حتى يصل إلى نفسه ، ويتوسل بدعوات

فخمة تليق به ، ثم يدعوا للوزير وللجنود بالنصر والظفر على الكافرين والخالفين ، ثم يختتم بقوله « اذكروا الله يذكركم » ، فيصعد إليه الوزير ويفك أزرة القبة ويعود القهقرى ، فينزل الخليفة ، ويقف للصلوة فوق الطراحات المذكورة في المحراب وحده إماماً ، وخلفه الوزير والقاضى ، ومن ورائهم الأساتذة والأمراء وأصحاب الرتب والمؤذنون بترتيب مخصوص ، فإذا سمع الوزير الخليفة ، أسمع القاضى ، وأسمع القاضى المؤذن فأسمعوا الناس . ويقرأ الخليفة في الركعة الأولى ما هو مكتوب على الستر الأيمن ، وفي الركعة الثانية ما هو مكتوب على الستر الأيسر ، فإذا انتهت الصلاة خرج الناس وركبوا تباعاً . ثم يعود الخليفة بموكبه إلى القصر ، والطبلول والبوقات تضرب ذهاباً وإياباً . ويتكرر هذا الترتيب والنظام في المرتين الآخريتين (١) . وكانت هذه الحفلات الدينية الرسمية من الأيام المشهودة تزين فيها المدينة أعظم زينة ، ويكثر الخليفة فيها من الصلات والافتئات . وكان الخليفة يركب أيضاً مرة أو مرتين في الأسبوع للتتزه في البساتين والقصور الملكية في ضواحي المدينة ، وفيها أيضاً تنشر الصلات والصدقات .

هكذا كانت الخليفة الفاطمية تختفي بأعيادها ومواسيمها وليلاتها في بذخ طائل ، وهكذا كانت رسومها ومواكبها ومظاهرها مثال الروعة والبهاء . وقد نقل إلينا المؤرخون المتأخرلون ، ولا سيما المقريزى ، عن مؤرخي الدولة الفاطمية الذين شهدوا بذخها وفخامتها ، شذوراً رائعة عن هذه الحفلات والليلات المشهودة ، وهي شذور تذكى الخيال إلى النروءة . وكانت الخليفة الفاطمية ترمى بترتيب هذه الرسوم والاحفلات البادحة إلى غايتين : الأولى أن تبث هيبةها الدينية بما تسبيغه من الخطورة والتشوّع على بعض المظاهر والرسوم المذهبية ، والثانية أن تغمر الشعب المصرى بفيض من الحفلات والمآدب والمواكب الباهرة ، وأن تأسره بمعالم جودها الوافر ، وأن تنشر عليه ما استطاعت من دواعي الهجنة والمرح ، وذلك لكي تكسب ولاءه وعرفانه وتؤيده . وقد كانت الخليفة الفاطمية تشعر دائماً أنها لم تكسب كل

(١) راجع المقريزى عن ابن الطويرى ج ٤ ص ٦١ و ٦٢ ؛ وصبح الأعشى ج ٢ ص ٥١١ - ٥٠٩ .

ولائيه ، وأن سياستها المذهبية تبث إلى نفسه شيئاً من الوحشة والريب . بيد أن الدولة الفاطمية كانت بحق دولة البهاء والبذخ الطائل ، وكانت هذه الرسوم والمظاهر الرائعة من بعض مظاهر قوتها وعظمتها وغناها ، وكانت هذه الروح الفخمة الباذخة تطبع كل رسومها ومظاهرها ، في القصر وفي الخارج ، في السياسة وفي الدين والإدارة ، وفي الحياة العامة والحياة الخاصة ، وتطبع على العموم كل أعمالها وتصرفاتها .

وللفقيه الشاعر عمارة اليمني (١) قصيدة مؤثرة في رثاء الدولة الفاطمية التي شهد آخر مظاهر لرسومها وجودها وبذخها ، وأدرك نهايتها وسقوطها ، وهذا مطلعها :

رميت يا دهر كف الحجد بالشلل  
وجيده بعد حسن الحال بالعطل  
سعيت في منهج الرأى العثور فإن  
قدَرْتُ من عثرات الدهر فاستقل  
ومنها .

على فجيعتها في أكرم الدول  
من الوقود وكانت قبلة القُبُل  
من الأعادى ووجه الود لم يمل  
رحاكم وغدت مهجورة السبل  
حال الزمان عليها وهى لم تحل  
والى يوم أوحش من رسم ومن طلل  
تشكوا من الدهر حيفاً غير محتمل  
ورث منها جديداً عندهم وبل  
يأتى تجملاً لكم فيه على الجُمَل  
فيهن من وبُلِ جود ليس بالوشل  
يهتز ما بين قصريكم من الأسل  
مثل العرائس في حَلْى وفي حُلُل  
طباقي إلا على الأكتاف والعَجَل

لهنى ولهف بني الآمال قاطبة  
مررت بالقصر والأركان خالية  
فللت عنها بوجهى خوف منتقد  
أسبلت من أنسى دمعى غداة خلت  
أبكى على مأثرات من مكارمكم  
دار الضيافة كانت أنس وافتكم  
وفطرة الصوم إذ أصبحت مكارمكم  
وكسوة الناس في الفصلين قد درست  
وموسم كان في يوم الخليج لكم  
وأول العام والعبيدين كم لكم  
والأرض تهتز في يوم الغدير كما  
والخيل تُعرض في وشى وفي شيء  
وما حلمتم قرى الأضياف من سعة الأ

(١) سنعود إلى ذكر عمارة اليمني فيما بعد .

وَمَا خَصَّتْ بِرِّ أَهْلِ مَنْكُمْ  
حَتَّى عَمِّتْ بِهِ الْأَقْصَى مِنَ الْمَلَلِ  
ضَيْفَ الْمَقِيمِ وَالظَّاوِي مِنَ الرَّسُلِ  
كَانَتْ رَوَاتِبُكُمْ لِلْوَافِدِينَ وَلَا  
لِلْجَوَامِعِ مِنْ إِحْسَانِكُمْ نَعَمْ  
لَمْ تَنْصَرِّفْ فِي عِلْمٍ وَفِي عَمَلٍ  
وَرَبِّما عَادَتِ الدِّنَيَا فَعَقَلَهَا  
مِنْكُمْ وَأَضَحَّتْ بِكُمْ مَحْلَةَ الْعُقْلِ  
وَاللَّهُ لَا فَازَ يَوْمَ الْحَشْرَ بِمَغْضُضِكُمْ  
لَا نَجَا مِنْ عَذَابِ النَّارِ غَيْرُ وَلِي  
أَئْمَانِي وَهَدَانِي وَالذِّنْخِيرَةِ لِي  
إِذَا ارْتَهِنْتَ بِمَا قَدَّمْتَ مِنْ عَمَلٍ  
بَابُ النَّجَاهَةِ هُمْ دِنَيَا وَآخِرَةٌ  
وَجَهُمُ فَهُوَ أَصْلُ الدِّينِ وَالْعَمَلِ  
نُورُ الْمَهْدِيِّ وَمَصَابِيعُ الدَّجَى وَمَعَ  
لِغَيْثٍ أَنْ رَبَّ الْأَنْوَاءِ فِي الْخَلْ  
أَمْمَةٌ خَلَقُوا نُورًا فَنُورُهُمْ  
مِنْ خَصْنَصٍ خَالِصٍ نُورُ اللَّهِ لَمْ يَغْلِ(١)

(١) وَرَدَ هَذِهِ التَّصِيدَةُ بِأَكْلِهَا فِي الْخَطْطَجِ ٢ ص ٣٩٢ - ٣٩٤ ، وَفِي صَبَحِ الْأَعْشَى

ج ٣ ص ٥٣٠ - ٥٣٢ .

# الفصل ثالث

## الحركة الفكرية

العلوم والآداب . أثر الروح المذهبية في سيرها . قوتها في عهد الدولة الإخشيدية . قيام الأزهر . جامعة دار الحكمة . تقسم الدراسات المذهبية . بنو النعيم . الوزير ابن كلس نصير الحركة الفكرية . الحسن بن زولاق . رعاية الحاكم للعلوم والآداب . عز الدين المسبحي . ركود الحركة الأدبية في عهد المستنصر . أبو عبد الله القضاوي . أعلام الفكر الآخرون . شعراء هذا العصر . الكتاب والمئرخون . كتاب الإنماء . ابن الصيرفي . القاضي الفاضل . ازدهار النثر في أوآخر الدولة الفاطمية . الأعلام الوافدون على مصر . أمية بن أبي الصلت . أبو بكر الطروشي . الشعراء الوافدون . عمارة البني .

لم تبلغ العلوم والآداب في ظل الدولة الفاطمية من التقدم والازدهار ما كان خليقاً أن تبلغه في ظل هذه الدولة القوية الباذخة . ذلك أن الدولة الفاطمية كانت لظروفها الدينية والسياسية ترمي إلى الإنشاء في كل شيء ، ولم تتردد أن تقوم على تراث الماضي أو أن تستأنف السير به ، ولم يمد لها في عصر الإنشاء الفتى أكثر من قرن ، ولم يأت منتصف القرن الخامس الهجري حتى كانت عوامل الانحلال والوهن قد سرت إليها ، وأخذت تقوض من دعائم صرحها الباذخ .

وكانت الروح والإعتبارات المذهبية ، تحول في الوقت نفسه دون تفتح البحث الحر والأدب الطليق ، فلم تطلق أعناء التفكير والكتابة ، لتزدهر ما شاعت في آفاقها الحررة ، ولم يزدهر منها إلا ما حبته الروح المذهبية وارتضت أن يزدهر . وكان لذلك أثراً في ضعف الحركة العقلية والأدبية في العصر الفاطمي . ييد أن هذه البواعث المذهبية ذاتها ، كانت من جهة أخرى عاملاً في ازدهار فتون خاصة من الأدب والكتابة ، فثلاً نجد السجلات والخطب الخلافية ،

ولغة الدواوين الفاطمية ، تمتاز بروعة في الأسلوب والتعبير ، قلما نجدها في  
عهد دولة إسلامية أخرى .

قامت الدولة الفاطمية بمصر ، والحركة العقلية المصرية تجذب طوراً من  
أطوار قوتها . ذلك أن الدولة الإخشيديّة التي استخلص الفاطميون منها تراث  
مصر ، كانت نصيرة للعلوم والأداب ، وفي ظلها ازدهرت الحركة الأدبية ؛  
ونبغ عدّة من المفكريّن ، والكتاب المتأثرين ، مثل ابن يونس الحدث والمؤرخ ،  
والفقيّه أبو بكر الحداد ، وأبو عمر الكندى المؤرخ ؛ والأدبىن الشاعرین  
أبو جعفر النحاس وأبو القاسم بن طباطبا الحسيني ؛ والحسن بن زولاقي الفقيه  
والمؤرخ<sup>(١)</sup> . ووفد المتنبي على مصر في عهد كافور (سنة ٣٤٦ هـ) فثبت  
قصائده الرنانة وبث حلقاته الأدبية إلى الشعر روحًا جديداً . ولما قامت الدولة  
الفاطمية بمصر شغلت مدى حين بتوطيد ملكها الفتى ، ولم تول الحركة العقلية  
كثير عناية . بيد أن الحركة العقلية لم تثبت أن لقيت ملاذها في قيام الجامعات  
الفاطمية الكبرى ، أعني الجامع الأزهر الذي أقيم في البداية ليكون مسجد  
الدولة الجديدة ومنبرها الرسمى ، ثم أنشئت فيه منذ عهد العزيز بالله تلك  
الحلقات الدراسية التي استحالت فيما بعد إلى جامعة حقة . وكانت الدولة  
الفاطمية تعنى منذ قيامها بناحية معينة من الدراسات الدينية هي الناحية المذهبية ،  
وفي سبيل بيتها وإذاعتها نظمت مجالس الحكم في القصر وفي الجامع الأزهر ،  
وأنشئت جامعة دار الحكمة الشهيره في عهد الحاكم بأمر الله حسبما فصلنا ،  
 وأنشئ منصب داعي الدعوة ليشرف على بث الدعوة على يد نوابه ونقائمه .  
وتولى تدريس الأصول الشيعية وفقه آل البيت منذ البداية ، جماعة من الفقهاء  
المتأثرين ، في مقدمتهم بنو النعمان ، وهم أسرة مغربية نامية قدّمت إلى مصر  
في ركب المعز لدين الله ، وتعاقب بنوها في قضاء مصر زهاء نصف قرن ،  
وكان عميدها العلامة أبو حيفة النعمان بن محمد المعروف بابن حيون المتوفى  
سنة ٣٦٣ هـ ، قاضي المعز لدين الله ، وعمدة فقهاء الشيعة في عصره ، وهو  
مؤلف كتاب « دعائم الإسلام » وكتاب « الإفتخار » متنى الأحكام الإمامية

(١) توفي ابن يونس سنة ٣٤٧ هـ وأبو بكر الحداد سنة ٣٤٥ هـ ، والكتندي سنة ٣٥٠ هـ  
وأبو جعفر النحاس سنة ٣٣٨ هـ ، وابن طباطبا سنة ٣٤٥ هـ ، وابن زولاقي سنة ٣٨٧ هـ .

وغيرها من الكتب القيمة . ثم كان عميدها من بعده ولده القاضي أبو الحسن على بن النعمان ، وهو أول من درس في الجامع الأزهر ، فعقد أول حلقاته سنة ٣٦٥ هـ وقرأ فيها مختصر أبيه في فقه آل البيت ، وكان فوق تضلعه في العلوم الدينية ، أديباً شاعراً ، وتوفي سنة ٣٧٤ هـ . فخلفه في منصبه ومهنته الدراسية ، أخوه القاضي محمد بن النعمان المتوفى سنة ٣٨٩ هـ ، ثم ولده الحسين بن علي بن النعمان الذي تولى القضاة في عهد الحاكم بأمر الله ، وقتله الحاكم سنة ٣٩٤ هـ . ثم أخوه القاضي عبد العزيز بن النعمان الذي قتله الحاكم سنة ٤٠٣ هـ<sup>(١)</sup> . وكان لجهود هذه الأسرة النابهة التي قضى عليها الحاكم بأمر الله ، أثر كبير في بث الدراسات الدينية الشيعية ، وفي توجيه الحركة الفكرية والأدبية في أواخر القرن الرابع الهجري .

ويجب ألا ننسى ما كان للوزير ابن كلس ، وزير المعز لدين الله ثم ولده العزيز ، من أثر بارز في توجيه الأزهر إلى مصيره الجامعي ، فقد كان هذا الوزير المستنير أول من رتب للأزهر أول فوج من الأساتذة الدائمين في عهد العزيز بالله ، وبذلك أسبغ عليه صفة الجامعية المستقرة . وكان ابن كلس نفسه ضليعاً في الفقه ، شاعراً أديباً يقرأ دروسه بنفسه أحياناً في الجامع الأزهر وأحياناً يداره ، وقد ألف كتاباً في علوم الدين والفقه وكتاباً في علم الأبدان ، وكان فوق ذلك نصيراً للحركة الفكرية ، يتعهد العلماء والأدباء والشعراء برعايته ، ويعدق عليهم عطاءه وصلاته ، ويجمعهم في داره ، في حلقات علمية أدبية ، كان لها أكبر صدى في العصر<sup>(٢)</sup> .

وقد أدرك الحسن بن زوالق المصري ، عميد الحركة الأدبية في عصر بنى الإخشيد ، الدولة الفاطمية ، وأخذ بقبطه في زعامة الحركة الأدبية في عهد المعز والعزيز ، وأولاده المعز عطفه ورعايته ، وألف كتاباً في سيرة المعز لدين الله ، لم يصل إلينا ، ولكن نقلت إلينا منه شذور كثيرة على يد المؤرخين المتأخرین ، تدل بأهميته في وصف أحداث هذه المرحلة الأولى

(١) ابن خلkan ج ٢ ص ٢١٩ - ٢٢٣ ، وحسن المحاضرة للسيوطى ج ١ ص ٢٦٨ ،

وذيل القضاة (ملحق كتاب قضاة مصر للكندي) ص ٥٨٩ و ٦١٠ و ٦١١ .

(٢) المقريزى في الخطط ج ٣ ص ٩ .

من عصر الدولة الفاطمية . وتوفى سنة ٣٨٧ هـ في بداية عصر الحاكم ، وقد أربى على المئتين .

وفي عصر الحاكم بأمر الله كانت الحركة الأدبية قد استقرت ، واتخذت وجهتها الجديدة في ظل الدولة الجديدة . وقامت دار الحكمة الفاطمية يومئذ تغذى الحركة العقلية إلى جانب الأزهر ، والمسجد الجامع ( جامع عمرو ) ، الذي كانت حلقاته العلمية والأدبية دائمًا عنصرًا بارزًا ، في تكوين الحركة الفكرية المصرية في تلك العصور . وأولى الحاكم الحركة العقلية شيئاً من رعايته حسبما أشرنا إلى ذلك في موضعه<sup>(١)</sup> ، فأجزل النفقة لدار الحكمة وزودها بخزان الكتب الجليلة ، وعقد مجالس المناظرة للعلماء والأدباء ، وغمرهم بصلاته ، وقرب إليه عدة من أقطاب المفكرين والأدباء في هذا العصر مثل المسيحي الكاتب المؤرخ الكبير ؛ ومحمد بن القاسم بن عاصم شاعر الحاكم وجليسه ، وكان من أشهر شعراء مصر ، وأبي الحسن علي بن محمد الشاشي الكاتب صاحب كتاب الديارات وقد توفي سنة ٣٩٠ هـ ؛ وابن يونس العلامة الرياضي والفلكي صاحب الزيج الشهير الذي ألهه خصيصاً للحاكم ، وكان أيضًا أدبياً وشاعرًا وقد كتب تاريخاً لمصر ؛ وأبي عبد الله اليمني المؤرخ صاحب تاريخ النهاة ، وسيرة جوهر القائد ، وقد توفي في سنة ٤٠٠ هـ ، والمهندس البصري الكبير أبو علي بن الحسين بن الهيثم ، وغيرهم من تولوا قيادة الحركة الفكرية في هذا العصر .

ونبغ في تلك الفترة عدة من أكابر الأطباء، منهم محمد بن أحمد بن سعيد التميمي طبيب العزيز بالله ؛ وأبو الفتح منصور بن مقشر النصراني طبيب العزيز أيضًا ، ثم طبيب ولده الحاكم من بعده ، وكانت له منزلة سامية بالقصر ؛ ثم أبو يعقوب بن نسطاس ، وقد خلفه كطبيب للحاكم بأمر الله . وكان المسيحي أعظم شخصية في الحركة الفكرية في عصر الحاكم بأمر الله . وهو الأمير اختار عز الملك محمد بن عبد الله بن أحمد الحراني ، ولد بمصر سنة ٣٦٦ هـ وتوفي سنة ٤٢٠ هـ ، وكان من أقطاب الأمراء ورجال الدولة الفاطمية . تولى بعض المناصب الوزارية والإدارية الحامة في عصر

(١) راجع ص ١٥٥ و ١٥٦ من هذا الكتاب .

الحاكم ، وقربه الحاكم إليه ونال لديه حظوة كبيرة ، وكان من جلسايه وخاصة . وأخذ المسيحي بقسط وافر في مختلف علوم عصره ، وشغف بتدوين التاريخ ، وألف فيه عدة كتب منها تاريخه الكبير المسماى « أخبار مصر » ، وهو تاريخ مصر ومن حلها من الولاة والأمراء والأئمة والخلفاء ، وما بها من العجائب والآثار ، وذكر نيلها وخصائصها ومجتمعاتها حتى أوائل القرن الخامس المجرى . ولم يصلنا هذا الأثر الضخم الذي يلقى بلا ريب أعظم ضوء على تاريخ الدولة الفاطمية في عصرها الأول ، ولكن الشذور التي وصلتنا منه على يد المcriزى وغيره من المؤرخين المتأخرین تنوء بقيمته ونفاسته . وكتب المسيحي كتاباً آخر في التاريخ والأدب والفلك والاجتماع ، ولكننا لم نلتقط شيئاً منها<sup>(١)</sup> .

وازدهرت الحركة الفكرية المصرية نوعاً خالل النصف الأول من القرن الخامس ؛ بيد أنها ضعفت في أواخر هذا القرن في عهد المستنصر بالله ، وكانت هذه الفترة غاصة بالمحن والأحداث والفنون الداخلية والخارجية ، فلم تلق الحركة الأدبية كثيراً من الرعاية أو التفضيل ؛ بيد أنها عادت في أوائل القرن السادس فانتعشت ، واستمرت على انتعاشها وقوتها حتى نهاية الدولة الفاطمية ( سنة ٥٦٧ - ١١٧٢ م ) .

وظهر من أعلام التفكير والأدب خلال هذه الحقبة جهراً لا يأس بها ، وإن كانت في مجتمعها وقوتها لا تتناسب مع عظمة الدولة الفاطمية وبهامها . فنهم القضايعي الفقيه والمحدث والمؤرخ ، وهو أبو عبد الله محمد بن سلامه ابن جعفر القضايعي ، ولد بمصر في أواخر القرن الرابع وتوفي سنة ٤٥٤ هـ .

(١) راجع في ترجمة المسيحي وذكر مؤلفاته ، ابن خلكان ج ١ ص ٦٥٣ ، وحسن الحاضرة ج ١ ص ٢٦٥ . وقد ورد في معجم الفزيري الخاص بمجموعة الكتب العربية بالإسکوريال ، الصادر في سنة ١٧٧٠ م ( ج ١ ) أنه يوجد من تاريخ المسيحي أربعة مجلدات من تاريخ مصر وأرضها وعجائبها ، مرتب حسب السنين لغاية سنة ٤١٤ هـ . بيد أنه لا توجد بمكتبة الإسکوريالاليوم سوى قطعة صغيرة مخطوطة من تاريخ المسيحي هي عبارة عن الجزء الأربعين من أخبار مصر وفضائلها ( المجموعة رقم ٣٤ ) . ومعنى ذلك أن المجلدات الأربع التي أشار إليها الفزيري ، والتي كانت موجودة في القرن الثامن عشر ، قد فقدت من مجموعة الإسکوريال خمسين ما فقد من المخطوطات .

وكان من أقطاب الحديث والفقه الشافعى ، وتولى القضاء وغيره من مهام الدولة في عهد المستنصر بالله . وأوفد المستنصر إلى تيودوراً أميراً طوراً قسطنطينية سنة ٤٤٧ هـ ، ليحاول عقد الصلح بينهما . وكتب عدة مصنفات في الحديث والفقه والتاريخ ، منها « الشهاب » و « مسند الصحابة » وهما في الحديث ، و « مناقب الإمام الشافعى » و « أنباء الأنبياء وتواريخ الخلفاء » و « عيون المعارف » وهما مختصران في التاريخ ، وكتاب « اختار في ذكر الخطط والآثار » وهو تاريخ مصر والقاهرة حتى عصره<sup>(١)</sup> .

ومنهم الحوفي النحوي اللغوى ، وهو أبو الحسن على بن إبراهيم بن سعيد ، كان من أئمة الأدب واللغة في عصره ، واشتغل حيناً بالتدريس في مصر والقاهرة ، وألف كتاباً في النحو والأدب منها كتاب « إعراب القرآن » وتوفي سنة ٤٣٠ هـ . ومنهم أبو العباس أحمد بن هاشم المصري ، وقد كان من كبار المحدثين والمقرئين ، واشتهر بتدريس علم القراءات ، وتوفي سنة ٤٤٥ هـ .

ومنهم ابن بابشاد النحوي الشهير ، وهو أبو الحسن طاهر بن أحمد المصري المعروف بابن بابشاد ، كان إمام عصره في النحو واللغة ، وألف فيما عداه تصانيف ضخمة ، واشتغل حيناً بذريعة إنشاء في عهد المستنصر بالله ، وتوفي سنة ٤٦٩ هـ .

ومنهم أبو الحسن الرشيد بن الزبير ، وكان متضالعاً في الرياضيات والهندسة والمنطق ، بارعاً في النثر والنظم ، وقد توفي قتيلاً في سنة ٥٦٣ هـ .

ومنهم الحافظ أبو طاهر السلفي ، وقد كان إمام عصره في الحديث والنقد والرواية ، وإليه انتهت رياستها عصرأً طويلاً : وتوفي سنة ٥٧٦ هـ وقد جاوز المائة من عمره .

ومن الشعراء في هذه الفترة هاشم بن العباس المصري ، وقد اشتهر بتصوير الإقليم والطبيعة ؛ وظافر بن القاسم الجذامي الإسكندرى المتوفى سنة ٥٢٩ هـ ؛ وأبو الغمر محمد بن علي الهاشمى ، وقد كان من أعظم شعراء هذا العصر ، وتوفي سنة ٤٤٤ هـ ؛ ومحمود بن إسماعيل أبو الفتح الدمشقى كاتب إنشاء

(١) راجع في ترجمة القضاوى ، ابن خلkan ج ١ ص ٨٥ هـ ؛ والسبكي في طبقات الشافعية ج ٣ ص ٦٣ ، وحسن الحاضرة ج ١ ص ١٨٨ .

في عهد الخليفة العاضد وشيخ القاضي الفاضل ، وكان يعرف بذى البلاغتين ، وقد توفي سنة ٥٥١ هـ ؛ والصالح طلائع بن رزيلك وزير العاضد ، وكان شاعرًا مجيداً حماسى النزعة ، وفقيها بارعاً في علوم الشيعة ، صنف كتاباً في إماماة علي ، وتوفي قتيلاً في سنة ٥٥٦ هـ ؛ وعبد العزيز بن الحسين بن الجباب المعروف بالجليس لأنه كان من جلساء الخليفة العاضد ، وتوفي سنة ٥٦١ هـ ؛ والقاضي موفق الدين يوسف بن محمد المصرى المعروف بابن الخلال ، كان أعظم شعراء عصره ، وتولى ديوان الإنشاء حيناً في عهد العاضد مع القاضي الفاضل وتوفي سنة ٥٦٧ هـ ؛ وأبو الفتوح نصر الله بن قلاقس الإسكندرى تلميذ السلفى ، وصاحب الديوان المشهور باسمه ، وقد توفي سنة ٥٦٧ هـ<sup>(١)</sup> .

ومن الكتاب المؤرخين الذين ظهروا في تلك الفترة ، أعني في أواخر الدولة الفاطمية ، ابن المأمون البطائحي ، ولد المأمون وزير الخليفة الامر بأحكام الله ، وقد ألف تاريخاً استعرض فيه كثيراً من نظم الدولة الفاطمية ورسومها في أواخر عهد المستنصر ، وعهد الامر ، ومنه ينقل المقريزى في مواضع كثيرة ؛ وابن القيسراني أبو محمد بن عبد السلام المعروف بابن الطوير المصرى مؤلف كتاب « نزهة المقلتىن في أخبار الدولتين » وهو مؤلف لم يصلنا ، ولكن المقريزى يدلل على أهميته وطراحته بما يقتبس منه في أخبار المواكب والخلفات الفاطمية ؛ وابن برkat النحوى تلميذ القضاوى ، وكان من أقطاب اللغة والأدب وتوفي سنة ٥٢٠ هـ ؛ والشريف الجوانى ، وقد ألف كتاباً في الخطط ، ينقل المقريزى عنه في مواضع كثيرة . وتوفي سنة ٥٨٨ هـ .

وقد امتازت هذه الفترة الأخيرة من عصر الدولة الفاطمية ، بازدهار النثر وبراعته ، وروعة أسلوبه وافتئاته ؛ وتعاقب فيها في ديوان الإنشاء عدة من أممـةـ الـبـيـانـ الرـائـعـ ، الـذـيـنـ جـعـلـوـاـ مـنـ رـسـائـلـهـمـ الـخـلـافـيـةـ وـالـدـيـوـانـيـةـ نـماـذـجـ منـ الـفـصـاحـةـ الـبـاهـرـةـ . وـكـانـ مـنـ هـوـلـاءـ أـبـوـ الفـتوـحـ الـدـيمـاطـىـ شـيـخـ القـاضـىـ الفـاضـلـ ، وـابـنـ الـخـلـالـ الشـاعـرـ حـسـبـاـ قـدـمـاـ فـيـ ثـبـتـ الشـعـراءـ . وـنبـغـ مـنـهـ بـالـأـخـصـ الـوزـيرـ أـبـوـ القـاسـمـ عـلـىـ بـنـ مـنـجـبـ الشـهـيرـ بـابـنـ الصـيـرىـ ، وـالـقـاضـىـ الفـاضـلـ

(١) حسن المعاشرة ج ١ ص ٢٦٩ و ٢٧٠ .

وكان الأول من أعظم كتّاب الدولة الفاطمية ، وتولى ديوان الإنشاء حيناً لل الخليفة الامير بأحكام الله ، وكان إمام عصره في النثر والبلاغة ، وبرع في النظم أيضاً ؛ ومن مؤلفاته كتاب « الإشارة إلى من نال الوزارة » ألفه للمأمون وزير الامير بأحكام الله ، واستعرض فيه ذكر وزراء الدولة الفاطمية منذ عصر العزيز بالله حتى عصره ، وتوفي سنة ٥٤٢ هـ وقد جاوز التسعين . وأما القاضي الفاضل فهو أبو علي عبد الرحيم بن على البيساني ثم المصري ، كان من أمّة النثر والبلاغة ، وتولى في شبابه ديوان الإنشاء للعاشر ، وبرع في الكتابة براعة فائقة ، وله طائفة كبيرة من الرسائل تعتبر نماذج حقة للبلاغة الراية . ولما سقطت الدولة الفاطمية وزر القاضي الفاضل لصلاح الدين ، ونال لديه حظوة كبيرة ، وكتب القاضي الفاضل أيضاً تاريخ عصره في حوليات تعرف بالمتجددات ، وتوفي سنة ٥٩٦ هـ .

وقد أورد لنا الفلقشندي في كتابه « صبح الأعشى » ، طائفة كبيرة من السجلات والمراسيم والرسائل القوية : من إنشاء هولاء الكتاب الأعلام ، تشهد أسلوبها الرفيعة ، وبيانها الساحر ، بما بلغه النثر في أواخر العصر الفاطمي من القوة والروعة والبهاء<sup>(١)</sup> .

هذا وقد وفد على مصر في العصر الفاطمي طائفة من أعلام التفكير والأدب من المشرق والمغرب وكان لهم أثر قوى في سير الحركة العقلية يومئذ . ومن هولاء الأعلام الواقفين ، العلامة الأندلسي أمية بن عبد العزيز بن أبي الصلت ، وفُد على مصر في أوائل القرن السادس أيام الأفضل شاهنشاه ، وأقام حيناً بالقاهرة يتصفح معاهدها وعلمائها وأدبائها ، وكان بارعاً في الرياضة والفلك والموسيقى والعلوم الطبيعية ، أديباً شاعراً فائق النثر والنظم ، وقد ألف كثيراً من الكتب في مختلف العلوم ، ووضع رسالة عن علماء مصر وأدبائها في عصره ، وتوفي سنة ٥٢٨ هـ .

ومنهم أبو بكر محمد بن الوليد الطرطوشى المتوفى سنة ٥٢٠ هـ . وقد وفد على مصر أيام الامير بأحكام الله ، وألف كتابه الشهير « سراج الملوك » للمأمون وزير الامير ، وكان نصيراً للعلوم والأداب . وكان كتاب « سراج الملوك »

(١) راجع صبح الأعشى ج ١٠ ص ٣١٠ وما بعدها .

فتحاً جديداً في موضوعه ، وهو السياسة الملكية التي يتناولها بإفاضة ممتعة ، ويطرق فيها أبواباً لم تطرق من قبل . وقد نوه ابن خلدون في مقدمته بأهمية هذا الكتاب وطراحته .

ومن الشعراء الذين وفدوا على مصر أيام الدولة الفاطمية ، وتغروا بمحاسنها ومجانها ، أبو حامد أحمد بن محمد الأنصاتري المعروف بأبي الرقمعن الشاعر الماجن المتنحن ، وفد على مصر في أوائل الدولة ، ومدح المعز وولده العزيز والوزير ابن كلس وتوفي سنة ٣٩٩ هـ ؛ وأبو الحسن علي بن عبد الواحد البغدادي المعروف بصربيع الدلا ، قدم إلى مصر أيام الحاكم بأمر الله ومدحه ، وهو صاحب المقصورة الهزلية الشهيرة التي يعارض فيها مقصورة ابن دريد ، وتوفي سنة ٤١٢ هـ ؛ وأبو اسحاق إبراهيم بن القاسم المعروف بالرقيق شاعر المغرب ، وفد على مصر أيام الحاكم غير مرة موافداً من بلاط المغرب إلى البلاط المصري ليعمل على توثيق الروابط بينهما ؛ ولقي من الحاكم وأخته سنت الملك وافر الإكرام والرعاية ، وأشاد بمصر ومحاسنها في عدة قصائد رائعة ، وكانت وفاته سنة ٤١٨ هـ .

ومنهم الشاعر والفقير الأشهر أبو محمد عمارة بن أبي الحسن اليمني ، الذي سبقت الإشارة إليه . قدم إلى مصر لأول مرة سنة ٥٥٠ هـ ، في خلافة الفائز بالله وفي عهد وزيره الصالح طلائع بن رزيك سفيراً من قبل أمير مكة ؛ ثم وفد عليها مرة أخرى أيام العاضد بالله ، وبقي فيها حتى وفاة العاضد وسقوط الدولة الفاطمية في سنة ٥٦٧ هـ ؛ ولم يكن عمارة شيئاً ، بل كان فقيهاً شافعياً ، ولكنه لقى من الخلافة الفاطمية ، ومن وزرائها ، من كرم الوفادة ، ومن وافر الرعاية والبر والجود ، ما غمر قلبه بالعرفان وشكر الصناعة ، وأطلق شاعريته بروائع المديح<sup>(١)</sup> ، ولبث على ولاية للفاطميين رغم زوال دولتهم ، وأنشأ في رثائهم قصيدة المؤثرة التي اقتبسنا بعض محتوياتها فيما تقدم . وفي سنة ٥٦٩ هـ اتهم مع جماعة من المصريين العلوين بالتأمر على صلاح الدين ، فقضى عليه بالإعدام معهم ، وأعدم صلباً . وكانت تلك المرثية الرنانة ، من أدلة اتهامه . وله عدة مؤلفات تاريخية ، منها تاريخ اليمن ، وكتاب

(١) صبح الأمثلج ٣ ص ٥٣٢ .

النكت العصرية في أخبار الوزارة المصرية ، وله أيضاً ديوان شعر فائق .

هذه لحنة موجزة في سير الحركة الأدبية في العصر الفاطمي ؛ ولم يكن من خاصة موضوعنا ، أن نتبسط في التحدث عن النظم والرسوم الفاطمية ، وعن الحركة العقلية في العصر الفاطمي ؛ ولكننا شعرنا ونحن نكتب عن عصر الحاكم بأمر الله ، وهو فترة من أغرب فترات العصر الفاطمي ، وأشدتها غموضاً وخفاء وطراوة ، وأبعدها أثراً في سير العصر كله ، أن استعراض نظم العصر ورسومه ، وخصوصاته السياسية والاجتماعية ، مما يلقي ضياء على كثير من نواحي العصر الذي عيننا به ، ويعاون في فهم كثير من أحداهه وتطوراته .

وْثَائِقُ وَسَجْلَاتُ فَاطِمَيَّةٍ

## أمان جوهر إلى الشعب المصري

وهو نص الأمان الذي أصدره جوهر الصقلي فاتح مصر عند افتتاحها في شعبان سنة ٣٥٨ هـ منقول عن كتاب اتعاظ الخفاء بأخبار الأمة الخلفاء المقربين (طبعة القاهرة)  
ص ١٤٨ - ١٥٣

بسم الله الرحمن الرحيم ، هذا كتاب من جوهر الكاتب عبد أمير المؤمنين المعز لدين الله صلوات الله عليه ، لجماعة أهل مصر الساكنين بها ، من أهلها ومن غيرهم ؛ إنه قد ورد من سأله الترسُل والاجتماع معى ، وهم أبو جعفر مسلم الشرييف أطال الله بقاه ، وأبو إسماعيل المرسي أيده الله ، وأبو الطيب الهاشمي أيده الله ، وأبو جعفر أحمد بن نصر أعزه الله ، والقاضي أعزه الله ؛ وذكروا عنكم أنكم المقسم كتاباً يشتمل على أمانكم ، في أنفسكم وأموالكم وببلادكم وبجميع أحوالكم ، فعرفتهم ما تقدم به أمر مولانا وسيدنا أمير المؤمنين صلوات الله عليه ، وحسن نظره لكم ، فلتحمدو الله على ما أولاكم ، وتشكروه على ما حماكم ، وتدأبوا فيما يلزمكم ، وتشارعوا إلى طاعته العاصمة لكم ، العاية بالسعادة عليكم ، وبالسلامة لكم ، وهو أنه صلوات الله عليه ، لم يكن إخراجه للعساكر المنصورة ، والجيوش المظفرة ، إلا لما فيه إعزازكم وحمايةكم ، والجهاد عنكم ، إذ قد تخفتقكم الأيدي ، واستطاع عليكم المستدل ، وأمعته نفسه بالإقدار على بلدكم في هذه السنة ، والتغلب عليه وأسر من فيه ، والاحتواء على نعمكم وأموالكم ، حسب ما فعله في غيركم من أهل بلدان المشرق ، وتأكد عزمه واشتد كليه ، فعالجه مولانا وسيدنا أمير المؤمنين صلوات الله عليه ، بإخراج العساكر المنصورة ، وبادره بإيقاف الجيوش المظفرة دونكم ، ومجاهدته عنكم ، وعن كافة المسلمين ببلدان المشرق الذين عهم الخزى ، وشملتهم الذلة ، واكتتفتهم المصائب ، وتتابعت الرزایا ، واتصل عندهم الخوف ، وكثُرت استغاثتهم ، وعظم ضجيجهم ، وعلا صراغهم ،

فلم يغthem إلا من أرمضه أمرهم ، ومضه حالم ، وأبكا عينه ما نالهم وأسهرها ما حل بهم ، وهو مولانا وسيدنا أمير المؤمنين صلوات الله عليه ، فرجا بفضل الله عليه ، وإحسانه لديه ، وما عوده وأجراه عليه ، استنفاذ من أصبح منهم في ذل مقيم ، وعذاب أليم ، وأن يؤمن من استوى عليه المهل ؛ ويفرخ روع من لم يزل في خوف ووجل ، وآخر إقامة الحج الذي تعطل ، وأهمل العباد فروضه وحقوقه لخوف المستوى عليهم ، وإذا لا يؤمنون على أنفسهم ولا على أموالهم ، وإذا قد أوقع بهم مرة بعد أخرى ، فسفكت دماءهم وابتزت أموالهم ، مع اعتقاد ما جرت به عادته من صلاح الطرقات ، وقطع عبث العابثين فيها ، ليطرق الناس آمنين ويسروا مطمئنين ، ويتحفوا بالأطعمة والأقوات ، إذا كان قد انتهى إليه صلوات الله عليه ، انقطاع طرقاتها لخوف مارتها ، إذا لا زاجر للمعتدين ولا دافع للظالمين ، ثم تجويد السكة ، وصرفها إلى العيار الذي عليه السكة الميمونة المنصورية المباركة وقطع الغش منها ، إذا كانت هذه الثلاث خصال هي التي لا يتسع لها ينظر في أمور المسلمين إلا إصلاحها ، واستفراغ الوسع فيما يلزمها منها ، وما أوعز به مولانا وسيدنا أمير المؤمنين صلوات الله عليه ، إلى عبده من نشر العدل ، وبسط الحق ، وحسم الظلم ، وقطع العداون ، ونفي الأذى ، ورفع المؤن ، والقيام في الحق ، وإعانته المظلوم ، مع الشفقة والإحسان ، وبجييل النظر ، وكرم الصحبة ، ولطف العشرة ، وافتقاد الأموال ، وحياة أهل البلد ، في ليالهم ونهارهم ، وحين تصرفهم في أوان ابتلاء معاشهم ، حتى لا تجري أمورهم إلا على ما لم شعّهم ، وأقام أودهم ، وأصلاح بالهم وجمع قلوبهم ، وألف كلمتهم على طاعة (وليه) مولانا وسيدنا أمير المؤمنين صلوات الله عليه ، وما أمره به مولاهم من إسقاط الرسوم الحالية ، التي لا يرتضي صلوات الله عليه بإثباتها عليكم ، وأن أجيزكم في المواريث على كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه ، وأضع ما كان يؤخذ من تركات موتاكم لبيت المال من غير وصية من المتوفى بها ، فلا استحقاق لمصيرها لبيت المال ، وأن أتقدم في رم مساجدكم وتزيينها بالفرش والإيقاد ، وأن أعطى مؤذنيها وقومتها ومن يوم الناس فيها أرزاقهم ، وأدرها عليهم ، ولا أقطعها عنهم ، ولا أدفعها إلا من بيت المال لا بحاله على

من يقبحونهم ، وغير ما ذكره مولانا وسیدنا أمیر المؤمنین صلوات الله عليه ، مما ضمنه كتابه هذا من ترسل عنكم أيدهم الله ، وصانكم أجمعين بطاعة مولانا وسیدنا أمیر المؤمنین صلوات الله عليه ، من أنكم ذكرتم وجوهاً التسمى ذكرها في كتاب أمانكم ، فذكرتها إجابة لكم ، وطمئننا لأنفسكم ، فلم يكن لذكرها معنى ولا في نشرها فائدة ، إذ كان الإسلام سنة واحدة ، وشريعة متيبة ، وهي إقامتكم على مذاهبكم ، وأن ترکوا على ما كنتم عليه من أداء المفروض في العلم ، والاجتماع عليه في جوامعكم ومساجدكم ، وثباتكم على ما كان عليه سلف الأمة من الصحابة رضي الله عنهم والتابعين بعدهم ، وفقهاء الأمصار الذين جرت الأحكام بعذابهم وفتواهم ، وأن يحرى الأذان والصلوة وصيام شهر رمضان وفطره وقيام لياليه ، والزكاة والحج والعمر والجهاد ، على ما أمر الله في كتابه ، ونصه نبيه صلى الله عليه في سنته ، وأجراء أهل الذمة على ما كانوا عليه . ولكم على أمان الله دائم الدائم المتصل الشامل الكامل ، المتجدد المتأكد على الأيام وكرور الأعوام ، في أنفسكم وأموالكم وأهليكم ونعمكم وضياعكم ورباعكم وقليلكم وكثيركم ، وعلى أنه لا يتعرض (عليكم) معرض ، ولا يتتجنى عليكم متجلن ولا يتعقب عليكم متعقب ، وعلى أنكم تصانون وتحفظون وتحرسون ، ويدب عنكم وينعن منكم ، فلا يتعرض إلى أذاكم ولا يسارع أحد في الاعتداء عليكم ، ولا في الاستطالة على قويكم فضلاً عن ضعيفكم ، وعلى أن لا أزال مجتهداً فيما يعمكم صلاحه ويشملكم نفعه ، ويصل إليكم خيره ، وتتعرفون بركته ، وتغبطون معه بطاعة مولانا وسیدنا أمیر المؤمنین صلوات الله عليه ، ولكم على الوفا بما التزمتة ، وأعطيتكم إياه ، عهد الله وغایظ ميثاقه وذمته أنبيائه ورسله وذمة الأئمة موالينا أمراء المؤمنين قدس الله أرواحهم ، وذمة مولانا وسیدنا أمیر المؤمنین المعز لدين الله صلوات الله عليه ، فتصرون بها وتعلنون بالإصراف إليها ، وتخرجون إلى وتسلمون علىٰ وتكونون بين يدي ، إلى أن أعبر الجسر وأنزل من المناخ المبارك ، وتحافظون من بعد على الطاعة ، وثابرون عليها وتسارعون إلى فروعها ، ولا تخذلون ولیاً مولانا وسیدنا أمیر المؤمنین صلوات الله عليه ، وتلزمون بأمرتم به ، وفقكم الله وأرشدكم أجمعين .

وكتب جوهر القايد الأمان بخطه في شعبان سنة ثمان وخمسين وثلاثمائة ،  
وصلى الله على محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين الأخيار ؛ وكتب بخطه في  
هذا الكتاب : « قال جوهر الكاتب عبد أمير المؤمنين صلوات الله عليه وعلى  
آباءه الطاهرين وأبنائه الأكرمين ، كتبت هذا الأمان على ما تقدم به أمر مولانا  
وسيدنا أمير المؤمنين صلوات الله عليه ، وعلى الوفا بجميعه لمن أجاب من أهل  
البلد وغيرهم ، على ما شرطت فيه ، والحمد لله رب العالمين ، وحسينا الله  
ونعم الوكيل ، وصلى الله على محمد وعلى آله الطيبين » .

۷

## كتاب المعز لدين الله الى الحسن الاعصم زعيم القرامطة

وهو نص الكتاب الذي أرسله الخليفة المعز لدين الله إلى الحسن بن أحد القرطبي الملقب بالأعصم حينما زحف بقواته على مصر؛ وفيه يستعرض المعز خواص الإمامة الفاطمية وميزاتها ودلائلها وينوه بقيسيتها وقدرتها الروحية، ويشير إلى ما كان عليه القرامطة من الطاعة للخلافة الفاطمية، ثم نكثُم لها، ويتوعد القرامطة بسوء العاقبة. منقول ومكتل عن النسخة المخطوطة من كتاب اتحاذ الخنافس للمرجع يزي المحفوظة بستانبول (الموحات ٣٢ و ٣٣ و ٣٤).

من عبد الله ووليه وخيرته وصفيه ، معد أبي تميم المعز ل الدين الله  
أمير المؤمنين ، وسلامة خير النبيين ، ونبيل على "أفضل الوصيin ، إلى  
الحسن بن أحمد .

بسم الله الرحمن الرحيم ، رسوم النطقا ومذاهب الأئمة والأنبياء ، ومسالك  
الرسل والأوصياء ، السالفة والآنف منها ، صلوات الله علينا وعلى آبائنا أولى  
الأيدي والأبصار ، في متقدم الدهور والأكوار وسالف الأزمان والأعصار ،  
عند قيامهم بأحكام الله ، وانتصاهم لأمر الله ، الابتداء بالإعذار ، والانتهاء  
بالإنذار ، قبل إنفاذ الأقدار ، في أهل الشفاق والأصغار ، لتكون الحجة على  
من خالف وعصى ، والعقوبة على من باين وغوى ، حسب ما قال الله جل  
وعز « وما كُنَّا مُعذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا » و « إِنَّمَا إِلَّا خَلَقَ فِيهَا  
نَذِيرٌ » و قوله سبحانه « قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِرَةِ أَنَا وَمَنْ

اتَّبَعُنِي ، وَسَبِّحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ، فَإِنَّ آمِنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ ، فَقَدْ اهْتَدُوا ، وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا هُمْ فِي شُقَّاقٍ ». أَمَا بَعْدُ أَيُّهَا النَّاسُ ، فَإِنَّا نَحْمَدُ اللَّهَ بِجُمِيعِ حَمَادِهِ ، وَنُنْجَدُهُ بِأَحْسَنِ مَاجِدِهِ ، حَمْدًا دَائِيًّا أَبْدًا ، وَمَجْدًا عَالِيًّا سَرْمَدًا ، عَلَى سَبُوغِ نَعَائِهِ وَحَسْنِ بَلَاثِهِ ، وَنَبْتَغِي إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ بِالْتَّوْفِيقِ ، وَالْمَعْوَنَةَ عَلَى طَاعَتِهِ ، وَالتَّسْدِيدَ فِي نَصْرَتِهِ ، وَنَسْتَكْفِيهِ مَمَيْلَةَ الْهُوَى ، وَالْزَّيْغَ عَنْ قَصْدِ الْهُدَى ، وَنَسْتَرِيدُ مِنْهُ إِتَامَ الصَّلَوَاتِ ، وَإِفَاضَاتِ الْبَرَكَاتِ ، وَطَيْبَ التَّحِيَاتِ ، عَلَى أُولَائِهِ الْمَاضِينَ ، وَخَلْفَاهِ التَّالِيِّينَ ، مَنَا وَمِنْ آبَائِنَا الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ الْمُتَخَيَّبِينَ ، الَّذِينَ قَضُوا بِالْحَقِّ وَكَانُوا بِهِ يَعْدِلُونَ . أَيُّهَا النَّاسُ ، « قَدْ جَاءَكُمْ بِصَائِرَ مِنْ رَبِّكُمْ فَنِ أَبْصَرَ فَلَنْفَسَهُ ، وَمِنْ عَمَى فَعَلِيَّهَا » لِيَذَكِّرَ مِنْ يَذَكِّرُ وَيَنْذِرُ مِنْ أَبْصَرَ وَاعْتَبِرُ . أَيُّهَا النَّاسُ ، إِنَّ اللَّهَ جَلَّ وَعَزَ إِذَا أَرَادَ أَمْرًا قَضَاهُ ، وَإِذَا قَضَاهُ أَمْضَاهُ ، وَكَانَ مِنْ قَضَاهِهِ فِينَا قَبْلَ التَّكْوِينِ أَنْ خَلَقَنَا أَشْبَاحًا ، وَأَبْرَزَنَا أَرْوَاحًا ، بِالْقَدْرَةِ مَا لَكِنْ ، وَبِالْقُوَّةِ قَادِرِينَ ، حِينَ لَا سَمَاءٌ مُبَيْنَةٌ ، وَلَا أَرْضٌ مَدْحَيَةٌ ، وَلَا شَمْسٌ تَضَعُ ، وَلَا قَرِيسَرٌ ، وَلَا كَوْكَبٌ يَبْحَرِي ، وَلَا لَيْلٌ يَمْجِنُ ، وَلَا أَفْقٌ يَكْنُ ، وَلَا لِسَانٌ يَنْطَقُ ، وَلَا جَنَاحٌ يَخْفَقُ ، وَلَا لَيْلٌ وَلَا نَهَارٌ ، وَلَا فَلَكٌ دَوَارٌ ، وَلَا كَوْكَبٌ سِيَارٌ . فَنَحْنُ أُولُو الْفَكْرَةِ وَآخِرُ الْعَمَلِ ، بِقَدْرِ مَقْدُورٍ ، وَأَمْرٍ فِي الْقَدْمِ مَبْرُورٌ ؛ فَعِنْدَ تَكَامُلِ الْأَمْرِ ، وَصَحَّةِ الْعَزْمِ ، أَنْشَأَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ الْمَنَشَاتِ ، وَأَبْدَأَ الْأَمْهَاتِ مِنَ الْهَيْوَلَاتِ ، طَبَعَنَا أَنْوَارًا وَظَلَمًا ، وَحَرَكَةَ وَسْكُونًا ؛ فَكَانَ مِنْ حَكْمَهُ السَّابِقِ فِي عِلْمِهِ مَا تَرَوْنَ مِنْ فَلَكٌ دَوَارٌ ، وَكَوْكَبٌ سِيَارٌ ، وَلَيْلٌ وَنَهَارٌ ، وَمَا فِي الْآفَاقِ مِنْ آثارٍ مَعْجَزَاتٍ وَأَقْدَارٍ باهِراتٍ ، وَمَا فِي الْأَقْطَارِ مِنْ الْآثَارِ ، وَمَا فِي النَّفُوسِ مِنْ الْأَجْنَاسِ وَالصُّورِ وَالْأَنْوَاعِ ، وَمِنْ كَثِيفٍ وَلَطِيفٍ ، وَمَوْجُودٍ وَمَعْدُومٍ ، وَظَاهِرٌ وَبَاطِنٌ ، وَمَحْسُوسٌ وَمَلْمُوسٌ ، وَدَانٌ وَشَاسِعٌ ، وَهَابِطٌ وَطَالِعٌ ؛ كُلُّ ذَلِكَ لَنَا ، وَمِنْ أَجْلَنَا دَلَالَةً عَلَيْنَا ، وَإِشَارَةً إِلَيْنَا يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مِنْ كَانَ لَهُ لَبْ سَجِيقٍ ، وَرَأَى صَحِيقٌ ؛ قَدْ سَبَقَتْ لَهُ مِنَ الْحَسْنَى فَدَانَ بِالْمَعْنَى . ثُمَّ أَنَّهُ جَلَ وَعَلَا أَبْرَزَ مِنْ مَكْنُونِ الْعِلْمِ وَمَخْزُونِ الْحُكْمِ ، آدَمَ وَحَوَّاءُ أَبْوَيْنِ ذَكْرًا وَأَنْثِي سَبِيًّا لِإِنْشَاءِ الْبَشَرِيَّةِ ، وَدَلَالَةً لِإِظْهَارِ الْقُدرَةِ الْقَوِيَّةِ ؛ وَزَوْجَيْنِ بَيْنَهُمَا ، فَتَوَالَّدَ الْأَوْلَادُ ، وَتَكَاثَرَتِ الْأَعْدَادُ ؛ وَنَحْنُ نَنْتَقِلُ فِي الْأَصْلَابِ الزَّكِيَّةِ ،

والأرحام الطاهرة المرضية ، كلما ضمننا صلب ورحم ، أظهر منا قدرة وعلم ، وهلم جرا ، إلى آخر الجد الأول والأب الأفضل سيد المرسلين وإمام النبيين ، أحمد ومحمد صلوات الله عليه وعلى آله في كل ناد ومشهد ، فحسن آلاوه ، وبان غناوه ، وأباد المشركين ، وقسم الظالمين وأظهر الحق ، واستعمل الصدق ، وظهر بالأحديّة ، ودان بالصدقية ؛ فعندما سقطت الأصنام ، وانعقد الإسلام ، وانتشر الإيمان ، وبطل السحر والقربان ، وهربت الأواثان ، وأتى بالقرآن شاهداً ( بالحق ) والبرهان فيه خير ما كان وما يكون إلى يوم الوقت المعلوم ، مبيناً عن كتب تقدمت في صحف قد تزلت تبياناً لكل شيء . وهدى ورحمة ونوراً وسراجاً ميراً .

وكل ذلك دلالات لنا ومقدمات بين أيدينا ، وأسباب لإظهار أمرنا ، هدایات وآيات وشهادات ، وسعادات قدسيات ، إلهيات أزليات ، كائنات منشآت ، مبديات معيدات ؛ فما من ناطق نطق ، ولا نبي بعث ، ولا وصي ظهر ، إلا وقد أشار إلينا ، ولوح بنا ، ودل علينا في كتابه وخطبه ، ومنار أعلامه ومرمز كلامه ، فيما هو موجود غير معروف ، وظاهر وباطن يعلمه من سمع الندا ، وشاهد ورأى من الملا الأعلى ، فمن أغفل منكم أو نسى أو ضل أو غوى ، فلينظر في الكتب الأولى ، والصحف المنزلة ، وليتأمل آئي القرآن وما فيه من البيان ، وليسأل أهل الذكر إن كان لا يعلم ؛ فقد أمر الله عز وجل بالسؤال فقال « فاسأموا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون ». وقال سبحانه « فلو لا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذرروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يذكرون ». ألا تسمعون قول الله حيث يقول « وجعلها كلمة باقية في عقبه لعلهم يرجعون ». قوله تقدست أسماؤه « ذرية بعضها من بعض والله سميح عليم ». قوله له العزة « شرع لكم من الدين ما وصينا به نوحًا والذى أوحينا إليك وما وصينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تفرقوا فيه كبر على المشركين ما تدعوههم إليه » ، ومثل ذلك في كتاب الله تعالى جده كثير ، ولو لا الإطالة لأتينا على كثير منه . وما دل به علينا وأنبأ به عنا قوله عز وجل « كشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة الزجاجة كأنها كوكب دري يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية

يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار ، نور على نور يهدى الله لنوره من يشاء ويضرب الله الأمثال للناس والله بكل شيء علیم ». قوله في تفضيل الجد الفاضل والأب الكامل محمد صلى الله عليه وعليه (السلام) إعلاما بتحليل قدرنا وعلو أمرنا « ولقد آتيناك سبعاً من الثنائي والقرآن العظيم » ، هذا مع ما أشار ولوح وأبان وأوضح في السر والإعلان ، من كل مثل مضروب ، وآية وخبر وإشارة دلاله ، حيث يقول « وتلك الأمثال نصرها للناس وما يعقلها إلا العالمون ». وقال سبحانه وتعالى « إن في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار آيات لأولى الأنبياء ». قوله عز وجل « سنهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق ». فإن اعتبر معتبر ، وقام وتدبر ما في الأرض وما في الأقطار والآثار ، وما في النفس من الصور اختلافات ، والأعضاء المتلقيات ، والآيات والعلامات والاتفاقات ، والاختلافات والأجناس والأنواع ، وما في كون الإبداع من الصور البشرية والآثار العلوية ، وما يشهد به حروف المعجم والحساب المقوم ، وما جمعته القراء أيض والسنن ، وما جمعته السنون من فصل وشهر ويوم ، وتصنيف القرآن من تخزييه وأسبابه ومعانيه وأرباعه ، وموضع الشريعة المتقدمة والسنن الحكمة ، وما جمعته كلمة الإخلاص في تقاطيعها وحروفها وفصوتها ، وما في الأرض من إقليم وجزيرة وبر وبحر وسهل وجبل ، وطول وعرض وفرق وتحت ، إلى ما اتفق عليه في جميع الحروف من أنها المدبرات السبعة والأيام السبعة النطقا ، والأوصيا والخلفا ، وما صدرت به الشريعة من فرض وسنة حدوثه ، وما في الحساب من آحاد وأفراد وأزواج وأعداد تثاليه وترابيعه وإثنا عشريته وتسابيعه ، وأبواب العشرات والمئين والألف ، وكيف تجتمع وتشتمل على ما اجتمع عليه ما تقدم من شاهد عدل ، وقول صدق وحكمة حكيم وترتيب علیم ، فلا إلا هو له الأسماء الحسنى والأمثال العلي ، وإن تعدوا نعمة الله لا تخصوها . وفوق كل ذي علم علیم . ولو أن ما في الأرض من شجرة أقلام والبحر يمده من بعده سبعة أبخر ، ما نفدت كلمات الله ، ولتعلم من الناس من كان له قلب أو ألى السمع وهو شهيد ، أنا كلمات الله الأزلية ، وأسماؤه التمامات ، وأنواره الشعشاعيات ، وأعلامه النيرات .

ومصابيحه البينات ، وبداعيه المنشآت ، وآياته الباهرات ، وأقداره الناذرات ، لا يخرج منها أمر ولا يخلو منها عصر ، وأنا لكما قال الله سبحانه وتعالى « ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو ربهم ولا خمسة إلا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أئبنا كانوا ثم ينبعهم بما عملوا يوم القيمة إن الله بكل شيء عليم ». فاستشعروا النظر فقد نقر في الناقور وفار التئور ، وأقى النذير بين يدي عذاب شديد ، فمن شاء فلينظر ومن شاء فليتذر ، وما على الرسول إلا البلاغ المبين . وكتابنا هذا من فساطط مصر وقد جثناها على قدر مقدور ، ووقت مذكور ، فلا ترفع قدما ولا نضع قدما ، إلا بعلم موضوع وحكم مجموع ، وأجل معلوم وأمر قد سبق ، وقضاء قد تحقق ، فلما دخلنا وقد قدر المرجفون من أهلها أن الرجفة تنالهم والصعقة تخل بهم ، تبادروا وتعادوا شاردين ، وجلوا عن الأهل والحرim والأولاد والرسوم ، وإنما ل النار الله الموقدة التي تطلع على الأفتدة فلم أكشف لهم خبراً ولا قصصت لهم أثراً . ولكنني أمرت بالنساء وأذنت بالأمان لكل باد وحاضر ومنافق ومشافق ، وعاصر ومارق ، ومعاند ومسابق ، ومن أظهر صفحته وأبدى لي سوغاته ، فاجتمع الموافق والمخالف والباین والمنافق ، فقابلت الولي بالإحسان والمسىء بالغفران ، حتى رجع الناد والشارد ، وتساوى الفريقان واتفق الجمuan ، وانبسط القطوب ، وزال الشحوب ، جريا على العادة بالإحسان ، والصفح والامتنان ، والرأفة والغفران ، فتكاثرت الحirات وانتشرت البركات ؛ كل ذلك بقدرة ربانية وإمرة برهانية ، فاقت الحدود باليقنة والشهود ، في العرب والعبيدين ، والخاص والبادي والحاضر ، بأحكام الله عز وجل ، وآدابه وحقه وصوابه ، فالولي آمن جذل ، والعدو خائف وجل . فأما أنت الغادر الخائن أناكث البائن ، عن هدى آبائك وأجداده ، فلم أغفل أمرك ، ولا خفي عنك خبرك ، ولا استتر دوني أثرك ، وإنك مني لم ينضر ومسمع كما قال الله جل وعز « أنى معكما أسمع وأرى » « ما كان أبوك امرأ سوء وما كانت أملأ بغيا ». فعرفنا على أى رأى أصلت وأى طريق سلكت ؛ أما كان لك بحدك أبي سعيد أسوة ، ويعمل أبي طاهر قدوة ؛ أما

نظرت في كتبهم وأخبارهم ، ولا قرأت وصاياتهم وأشعارهم ؛ أكنت غايياً عن ديارهم وما كان من آثارهم ؛ ألم تعلم أنهم كانوا عباداً لنا أولى بآنس شديد وعزم سديد وأمر رشيد ، و فعل حميد ، نفيض إليهم موادنا ، ونشر عليهم بركاتنا ؛ حتى ظهروا على الأعمال ودان لهم كل أمير ووال ، ولقبوا بالسيادة فسادوا منحة منا ، وإلسا من أسمائنا ، فعلت أسماؤهم واستعملت هممهم ، واشتد عزهم ، فسارت إليهم وفود الآفاق ، وامتدت نوهم الأحداق ، وخضعت لهيبتهم الأعناق ، وخيف منهم الفساد والعناد ، وأن يكونوا لبني العباس أضداد ، فعيت الجيوش وسار إليهم كل خيس بالرجال المتخبة والعدد المذهبة ، والعساكر الموكبة ، فلم يلقمهم جيش إلاكسروه ولا رئيس إلا سرمه ، وعلى عسكر إلاكسروه ، والحاظنا ترمقهم ونصرنا يلتحقهم ، كما قال الله عز وجل « إنا لننصر رسالتنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا » « وإن جندنا لهم الغالبون وإن حربنا لهم المنصوروون » .

فلم يزل ذلك دأبهم وعين الله ترميهم ؛ إلى أن اختار لهم ما اختاره من نقلهم من دار الفنا إلى دار البقا ، ومن نعم يزول إلى نعيم لا يزول ، فعاشووا محمودين ، وانتقلوا مفقودين إلى روح وريحان ، وجنات النعيم ، فطوبى لهم وحسن مآب . ومع هذا فما من جزيرة في الأرض ولا إقليم ، إلا ولنا فيه صحيح ودعاة يدعون إلينا ، ويدلون علينا ويأخذون بيعتنا ، ويدكرون رجعونا ، وينشرون علمنا ، وينذرون بأسنا ، ويبشرون بأيامنا ، بتصاريف اللغات واختلاف الألسن ؛ وفي كل جزيرة وإقليم رجال منهم يفهون وعنهم يأخذون وهو قول الله عز وجل « وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم » وأنت عارف بذلك ؛ فيما أنها التاكمث الحاث ، ما الذي أرداك وصلك ، أبشيء شككت فيه أم أمر استربت به ، أم كنت خلياً من الحكمة وخارجاً عن الكلمة ؛ فازالك وصلك وعن السبيل رده ، إن هي إلا فتنتك لكم ومتع لمى حين ؛ و أيام الله لقد كان الأعلى بحدك ، والأرفع لقدرك والأفضل بحدك ، والأوسع لوفدك ، والأنضر لعودك ، والأحسن لعذرك ، الكشف عن أحوال سلفك وإن خفيت عليك ، والقفوا لآثارهم وإن عميت للديك ، لتجرى على سنهم وتدخل في زمرهم ، وتسلك في مذهبهم ، آخذـا

بأمرهم في وقتهم وزفهم في عصرهم ، فتكونون خلفاً قفا سلفاً ، بجد وعز م مؤتلف وأمر غير مختلف ، لكن غلب الران على قلبك ، والصدى على لبك ؛ فاز لك عن المدى ، وأزاغك عن البصيرة والضياء ، وأمالك عن مناهج الأولياء ، وكنت من بعدهم كما قال الله تعالى « فخلف من بعدهم خلف أضعافوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غياباً » ثم لم تقنع في ارتкаسك ، وترديتك في ارتكاسك ، وارتباكك وانعكاسك ، من خلافك الآباء ومشيك القهري ، والنكوص على الأعقاب ، والتسمى بالألقاب ، بئس الاسم الفسوق بعد الإيمان : وعصيائك مولاك وجحدهك ولاك ، حتى انقلبت على الأدبار وتحملت عظيم الأوزار ، لتقيم دعوة قد درست ودولة قد طمست . إنك ملن الغاوين وإنك لفي ضلال مبين ؛ أم ت يريد أن ترد الفرون السالفة ، والأشخاص الغابرة ؟ أما قرأت كتاب السفر وما فيه من نص وخبر ، فأين تذهبون إن هى إلا حياتكم الدنيا متواتون وتظنون أنكم لستم بمعوينين ، قل بل وربى لتبغى ثم لتبؤ بما عملتم وذلك على الله يسير ؛ أما علمت أن المطیع آخر ولد العباس وآخر المترائس في الناس ، أما تراهم كأنهم أعيجاز نخل خاوية فهل ترى لهم من باقية ، ختم والله الحساب وطوى الكتاب ، وعاد الأمر إلى أهله والزمان إلى أوله ، وأزفت الآزفة ووقعت الواقعة ، وقرعت القارعة ، وطلعت الشمس من مغربها ، والآية من وطنها ، وجىء بالملائكة والنبين ، وخسر هناك المبطلون ؟ هناك الولاية لله الحق والملك لله الواحد القهار ، فله الأمر من قبل ومن بعد . ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله ينصر من يشاء « يوم ترونها تذهب كل مرضعة عما أرضعت وتضع كل ذات حملها ، وترى الناس سكارى وماهم بسكارى ، ولكن عذاب الله شديد » فقد ضبل عملك وخاب سعيك ، وطلع نحسنك وغاب سعيك ، حين آثرت الحياة الدنيا على الآخرة ، ومال بك الموى ، فاز لك عنك المدى ؛ فإن تکفر أنت ومن في الأرض جميعاً فإن الله هو الغنى الحميد . ثم لم يكفل ذلك مع بلائك وطول شقايك ، حتى جمعت أرجاسك ( وأنجاسك ) وحشدت أوباشك وأفلاسك ، وسرت قاصداً إلى دمشق وبها جعفر بن فلاح في فتنة قليلة من كنامة وزويلة ، فقتلتة وقتلتهم جرأة على الله ، ورداً لأمره ، واستباحت أموالهم

وسيت نساعهم ، وليس بينك وبينهم ترة ، ولا ثار ولا حقد ولا إصرار ، فعل بني الأصفر والترك والخزر ؛ ثم سرت أمامك ولم ترجع ، وأقت على كفرك ولم تقلع ، حتى أتيت الرملة وفيها سعادة بن حيأن في زمرة قليلة ، وفرقة يسيرة ، فاعتزل عنك إلى يافا مستكفيًا شرك ، وتاركًا حربك ، فلم تزل مَاكثًا على نكثك ، باكرًا وصابحًا ، وغاديًا رايحًا ، تبعد لهم بكل مقعد ، وتأخذ بكل مرصد ، وتصبدهم بكل مقصد كأنهم ترك وروم وخزر ، لا ينهاك عن سفك الدماء دين ، ولا يردعك عهد ولا يقين ، قد استوعب من الردى حيزوملك ، وانقسم على الشقاء خرطومك ، أما كان لك مذكر وفي بعض أفعالك مزدجر ؟ أو ما كان لك في كتاب الله عزوجل معتبر حيث يقول « ومن قتل مؤمناً متعمداً فجزاؤه جهنم خالدًا فيها وغضب الله عليه ولعنه وأعد له عذاباً عظيماً » ، فحسبك بها فعلا يلقالك يوم وروتك وحشرك ، حين لامناص ، ولا لك من الله خلاص ، ولم تستقبلها وكيف تستقبلها وأني لك مقيلاها ، هيئات هيئات هلك الضالون وخسر هنالك المبطلون ، وقل النصیر وزال العشير ، ومن بعد ذلك تماديلك في غيك ومقامك في بغيك ، عداوة الله ولأوليائه وكفراً لهم وطغياناً وعمياً وبهتاناً ؛ أتراك تحسب أنك مخلد أم لأمر الله راد ، أم يريدون أن يطفئوا نور الله بأفواهم ، والله يتم نوره ولو كره الكافرون . هيئات لاخلود لذكور ولا مرد لمقدور ، ولا طافء لنور ، ولا مقر لمولد ولا فرار لموعد ، لقد خاب منك الأمل ، وحان لك الأجل ، فإن شئت فاستعد للتوبية ببابا وللنقطة جلبابا ، فقد بلغ الكتاب أجله ، والوالى أمله ، وقد رفع الله قبضته عن أفواه حكمته ، ونطق من كان بالأمس صامتاً ، ونهض من كان هناك خائفاً ، ونحن أشباح فوق الأمر ، والنفس دون العقل ، وأرواح في القدس نسبة ذاتية وآيات للدنيا نسمع ونرى ، ما كنت تدرى ما الكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه نوراً نهدى به من نشاء من عبادنا ، وتراهم ينظرون إليك وهم لا يبصرون . ونحن معرضون ثلاث خصال والرابعة أردى لك ، وأشقي لبالك ، وما أحسيبك تحصل إلا عليها ، فاختبر إما قدت نفسك بجعفر بن فلاح وأتابلك ، بأنفس المستشهدين معه بدمشق والرملة من رجاله ورجال سعادة بن حيأن

ورد جميع ما كان لهم من رجال وكراع ومتاع إلى آخر حبة ، من عقال ناقة ، وخطام بعير ، وهي أسهل ما يبرد عليك ؛ وإنما أن تردهم أحيا في صورهم وأعيانهم وأموالهم وأحوالهم ولا سبيل لك إلى ذلك ولا اقتدار ؛ وإنما سرت ومن ملوكك بغير ذمام ولا أمان فاحكم فيهم وفيك بما حكمت وأجريك على (إحدى) ثلاثة ؛ إنما قصاص وإنما منا بعد وإنما فدي ، فمسى أن يكون تحيصاً للذنوبك وإقالة لعُرْتك ؛ وإن أبى إلا فعل اللعين فاخترج منها فإنك رجم وإن عليك اللعنة إلى يوم الدين ؛ أخرج منها فما يكون لك أن تتكبر فيها وقيل اخسحوا فيها ولا تكلمون ، فما أنت إلا كشجرة خبيثة اجتست من فوق الأرض ما لها من قرار ، فلا سما تظللك ولا أرض تقلنك ، ولا ليل يجتنك . ولا نهار يكنته ، ولا علم تسترك ، ولا فتنة تنصرك ، قد تقطعت بكم الأسباب ، وأعجزكم الذهاب ، فأنت كما قال الله عز وجل ، مذبذبين بين ذلك لا إلى هولاء ولا إلى هؤلاء ، فلاملاجاً لكم من الله يومئذ ولا منجا منه ، وجند الله في طلبك قافية ، لا تراك ذو أحقاد وثار أهجاد ورجال أنجاد ، فلا تجد في السما مصعداً ولا في الأرض مقعداً ولا في البر ولا في البحر منهاجاً ولا (في) الجبال مسلكاً ولا إلى الموى سلماً ولا إلى مخلوق ملتجأ . حينئذ تفارقك أصحابك ، ويتخلى عنك أحبابك وتحذلك أتراياك ، فتبقي وحيداً فريداً وخافضاً طريداً ، وهاماً شريداً قد أجملك العرق وكظمك القلق ، وأسلمتك ذنوبيك واذرراك خزيك ، كلا لا وزر إلى (ربك)<sup>(١)</sup> يومئذ المستقر ، هذا يوم لا ينطقون ، ولا يؤذن لهم فيعتذرون ، وجوه يومئذ عليها غبرة ، ترهقها قترة ، أولئك هم الكفارة الفجرة . واعلم أننا لستا بمهملوك ولا مهملاً إلا ريث ما يرد كتابك ، ونقف على فحوى خطابك ، فانتظر لنفسك يا شقي ليومك ومعادك قبل انلاق باب التوبة ، وحلول وقت التوبة ، حينما ينفع نفساً إيماناً ، إن لم تكن آمنت من قبل ، أو سكبت في إيمانها خيراً . وإن كنت على ثقة من أمرك ، ومهل في أمن عصرك وعمرك ، فاستقر بمركزك ، واربع على ضلعك ، فلينالك ما نال من كان قبلك من عاد وثمود وأصحاب الأية

(١) وهذا يقف النص الوارد بالنسخة المطبوعة من « انباط الحنفاء » ( سواء تلك التي نشرت بالقدس أو بالقاهرة ) ، والتكلمة من النسخة المخطوطة ( لوحة ٣٤ ب ) .

وَقَوْمٌ تَّبَعُ كُلَّ كَذْبٍ الرَّسُولَ فَحَقٌ وَعِيدٌ، فَلَنْتَيْنِكُمْ يَجْنُودُ لَا قَبْلَ لَكُمْ  
بِهَا، وَلنَخْرُجُنَّكُمْ مِّنْهَا أَذْلَةً وَأَنْتُمْ صَاغِرُونَ، بِأَوْلَى بَأْسٍ شَدِيدٍ، وَعَزْمٍ  
شَدِيدٍ، أَذْلَةٌ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ، أَعْزَةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ، بِقُلُوبٍ تَقِيَّةٍ،  
وَأَرْوَاحٍ نَّقِيَّةٍ، وَأَنفُسٍ أَيْيَةٍ، يَقْدِمُهُمُ النَّصْرُ، وَيَشْمَلُهُمُ الظَّفَرُ، تَمَدُّهُمْ  
مَلَائِكَةٌ غَلَاظٌ شَدَادٌ، لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمْرَهُمْ، وَيَفْعَلُونَ مَا يَوْمُرُونَ. فَمَا  
أَنْتُ وَقَوْمُكَ إِلَّا كَمَنَاخٌ ضَحْمٌ، أَوْ كَمَرَاحٌ غَنْمٌ. فَإِنَّمَا نَرِينَكُمُ الَّذِي وَعَدْنَاهُمْ فَإِنَّا  
عَلَيْهِمْ لَمَقْتَدِرُونَ. وَأَنْتُ فِي الْقَفْصِ مَصْفُودًا، وَتَنْتَوِفِينَكَ، فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ،  
فَعَنْدَئِذٍ، تَخْسِرُ الدُّنْيَا وَالآخِرَةَ، ذَلِكَ هُوَ الْخَسْرَانُ الْمُبِينُ. فَأَنْذِرْنَاكُمْ نَارًا تَلْظِي  
لَا يَصْلَاهَا إِلَّا الأَشْقَى الَّذِي كَذَبَ وَتَوَلَّ، فَإِنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يَوْعَدُونَ،  
لَمْ يَلْبِسُوا إِلَّا سَاعَةً مِّنْ نَهَارٍ بَلَغَ فَهِلْ يَهَابُكَ إِلَّا الْقَوْمُ الْفَاسِقُونَ، فَلَيَتَدَبَّرْ مِنْ  
كَانَ وَاتَّدَبَرَ، وَلَيَتَفَكَّرْ مِنْ كَانَ وَاتَّفَكَرَ، وَلَيَحْذَرْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، مِنَ الْحَسْرَةِ  
وَالنَّدَامَةِ، أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَا عَلَى مَا فَرَطْتَ فِي حُبِّ اللَّهِ، وَيَا حَسْرَتَا  
عَلَى مَا فَرَطْنَا، وَيَا لَيْتَنَا نَرَدْ فَنَعْمَلْ غَيْرَ الَّذِي كَنَا نَعْمَلْ، هَيَّاهَاتٌ غَلَبْتُ عَلَيْكُمْ  
شَقاوَاتِكُمْ وَكَتَمْ قَوْمًا بُوارًا. وَالسَّلَامُ عَلَى مَنْ اتَّبَعَ الْهُدَى، وَسَلَمَ مِنْ عَوَاقِبِ  
الرَّدَى، وَأَنْتَمْ إِلَى الْمَلَأِ الْأَعْلَى، وَحَسَبْنَا اللَّهَ وَكُنْيَ، وَهُوَ حَسَبْنَا وَنَعْمَ الْوَكِيلُ،  
وَنَعْمَ الْمَوْلَى وَنَعْمَ النَّصِيرُ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى نَبِيِّنَا النَّبِيِّ  
وَالْطَّيِّبِينَ مِنْ عَرْتَهُ، وَسَلَمَ تَسْلِيمًا .

فَأَجَابَ الْحَسْنُ الْأَعْصَمُ بِمَا نَصَبهَ :

« مِنْ الْحَسْنِ بْنِ أَحْمَدَ الْقَرْمَطِيِّ الْأَعْصَمِ، بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، وَصَلَّى  
إِلَيْنَا كَتَابَكَ الَّذِي كَثُرَ تَفْصِيلُهُ، وَقَلَ تَحْصِيلُهُ، وَنَحْنُ سَايِرُونَ عَلَى أُثْرِهِ  
وَالسَّلَامُ، وَحَسَبْنَا اللَّهَ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ ». »

### سجل حاكمي بتوالية قاضى القضاة

وهو نص السجل الصادر في سنة ٣٨٩ هـ عن الحاكم بأمر الله، بتوالية الحسين بن علي بن النعيم  
قاضي الديار المصرية وأجناد الشام وببلاد المغرب مع النظر في دور الضرب والعيار وأمر الجوايم  
والمساجد . متنقول عن صبح الأعشى ج ١٠ ص ٣٨٥ - ٣٨٨

هذا ما عهد عبد الله ووليه المنصور أبو على الحاكم بأمر الله أمير المؤمنين ؛  
للقاضي حسين بن علي بن النعيم حين ولاه الحكم بالمعزية القاهرة ومصر ،  
والإسكندرية وأعمالها ، والحرمين حر سهما الله تعالى ، وأجناد الشام ، وأعمال  
المغرب ، وإعلاء المنابر ، وأئمة المساجد الجامعات ، والقومة عليها والمؤذنون بها ،  
وسائل المتصرفين فيها وفي غيرها من المساجد ، والنظر في مصالحها جميعاً ،  
ومشارفة دار الضرب وعيار الذهب والفضة ، مع ما اعتمدته أمير المؤمنين  
وانتحاه ، وقصده وتوجهه ، من اقتفائه لآثاره ، وانتهائه إلى إثاره ، في كل  
عليه للدولة ينشرها ويحييها ، ودنية من أهل القبلة يدثراها ويعفها ؛ وما التوفيق  
إلا بالله ولـى أمير المؤمنين عليه توكله في الخيرة له ولسائر المسلمين فيها قوله  
إياته من أمورهم وولاه .

أمره أن يتقى الله عز وجل حق التقوى ، في السر والجهر والنجوى ،  
ويتعصم بالثبات واليقين والنهاي ، ويفصل من الشبهات والشكوك والهوى ؛  
فإن تقوى الله تبارك وتعالى موئل ملـىء وثـلـيلـاـهـاـ حـسـبـاـ ، وـمـعـقـلـاـ لـمـنـ اـقـتـفـاـهـاـ  
أـمـيـنـ ، وـمـعـولـاـ لـمـنـ عـوـلـاـ مـكـيـنـ ؛ وـوـصـيـةـ اللهـ الـتـىـ أـشـادـ بـفـضـلـهـ ، وـزـادـ  
فـىـ سـنـاـهـاـ بـماـ عـهـدـ أـنـهـ مـنـ أـهـلـهـ فـقـالـ تـبارـكـ وـتـعـالـىـ : « يـاـ أـهـلـهـ الـذـينـ آمـنـواـ  
اتـقـواـ اللهـ وـكـوـنـواـ مـعـ الصـادـقـينـ » .

وأمره ألا ينزل ما ولاه أمير المؤمنين (إياته) من الأحكام في الدماء  
والإشعار والإبشار والفروج والأموال ، (عن) منزلته العظمى من حقوق الله  
المحرمة ، وحرماته المعظمة ، وبيناته المبينة في آياته الحكمة ؛ وأن يجعل كتاب  
الله عز وجل وسنة جدنا محمد خاتم الأنبياء والمؤثر عن أبيينا على سيد الأوصياء ،

وآبائنا الأئمة النجاء ، — صلى الله على رسوله وعليهم — قبلة لوجهه إليها يتوجه . وعليها يكون المتوجه . فيحكم بالحق ، ويقضى بالقسط ، ولا يحكم الموى على العقل ، ولا القسط على العدل ، إيثاراً لأمر الله عز وجل حيث يقول : « فاحكم بين الناس بالحق ولا تبع الموى فيضلالك عن سبيل الله إن الذين يضللون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بما نسوا يوم الحساب » : « ولا يحرمنكم شيئاً قوم على أن لا تعدلوا أعدلوا هو أقرب للتقوى واتقوا الله إن الله خير بما تعملون » .

وأمره أن يقابل ما رسمه أمير المؤمنين وحده لفتاه برجوان ، من إعزازه والشد على يده ، وتنفيذ أحكامه وأقضيته ؛ والقصر من عنان كل متطاول على الحكم . والقبض من شكامه ، بالحق المفترض لله جل وعز ولأمير المؤمنين عليه . من ترك المحاملة فيه . واخفاية لذى رحم وقربى ، وولى للدولة أو مولى ؛ فالحكم لله ولخليفة فى أرضه ، والمستكين له الحكم الله وحكم وليه يستكين ؛ والمتطاول عليه ؛ والمباین للإجابة إليه . حقيق بالإذلة والنبوض ؛ فليت الله أن يستحيى من أحد فى حق له ، « والله لا يستحيى من الحق » .

وأمره أن يجعل جلوسه للحكم فى الموضع الصادحة للمتحاكمين ، ويرفع عنهم حجابه . ويفتح لهم أبوابه ، ويحسن لهم انتصافه ، ويقسم بينهم لحظه ولفظه ، قسمة لا يحابى فيها قوياً لقوته ، ولا يردى فيها ضعيفاً لضعفه ؛ بل يميل مع الحق ويتجنح إلى جهته ، ولا يكون إلا مع الحق وفي كفته ؛ ويدرك بموقف الخصوم ومحاباتهم بين يديه موقفه ومحاباته بين يدي الحكم العدل الديان « يوم تجد كل نفس ما عملت من خير محضرا وما عملت من سوء تود لو أن بينها وبينه أمداً بعيداً ويحذركم الله نفسه » .

وأمره أن ينrum النظر فى الشهدود الذين لم يرجعوا : وبهم يقطع فى منافذ التضايا ومقاطع الأحكام ، ويستشف أحوالهم استشفافاً شافياً ، ويتعرف دخائلهم تعرفاً كافياً ، ويسأل عن مذاهبهم وتقاليدهم فى سرهم وجهرهم ، والجلى والخفى من أمورهم ، فنوجده منهم فى العدالة والأمانة ، والزاهدة والصيانة ، وتحري الصدق ، والشهادة بالحق : على الشيمية الحسنى ، والطريقة المثلى ( أبقاء ) ، وإلا كان بالإسقاط للشهادة أولى ؛ وأن يطالع حضررة أمير

المؤمنين بما يبدو له فيمن يعدله أو يرد شهادته ولا يقبله ، ليكون في الأمرين على ما يحد له ويثله ، ويأمن فيها هذه سبile كل خلل يدخله ؛ إذ كانت الشهادة أُس الأحكام ، وإليها يرجع الحكم ، والنظر فيمن يوْهَل لها أحق شيء بالاحكام ؛ قال الله تقدست أسماؤه : « يا أئمَّةِ الظِّنِّ آمَنُوا كُونُوا قوامِين بالقسط شهداً لِللهِ وَلَا عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوْ الْوَالِدِينَ وَالْأَقْرَبِينَ ». وَقَالَ تَعَالَى : « وَالَّذِينَ لَا يَشْهِدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُوا بِالْغُلوْ مَرُوا كَرَاماً » .

وأمره أن يعمل بأمثلة أمير المؤمنين له فيمن يلي أموال الأيتام والوصايا وأولى الخلل في عقوبهم ، والعجز عن القيام بأموالهم ؛ حتى يجوز أمرها على ما يرضي الله ووليها من حياطتها ، وصيانتها من الأمانة عليها ، وحفظهم لها ، ولفظهم لما يحرم ولا يحل أكله منها ؛ فيتبواً عند الله بعدها ومقتها ، كل الحرام والموكل له سحتاً ؛ قال الله تعالى : « إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسِيَّصُلُونَ سَعِيرًا » .

وأمره أن يشارف أئمة المساجد والقومة عليها ، والخطباء بها والمؤذنين فيها ، وسائر المتصرين في مصالحها ، مشارفة لا يدخل معها خلل في شيء يلزم مثله ، من تطهير ساحتها وأفنيتها ، والاستبدال بما تبدل من حصرها في أحيانها ، وعماراتها بالمسابيع في أوقاتها ، والإندار بالصلوات في ساعاتها ، وإقامتها لأوقاتها ، وتوفيتها حق رکوعها وسجودها ، مع الحافظة على رسومها وحدودها ، من غير اختراع ولا اختلاع لشيء منها : « إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مُوْقَتاً » .

وأمره أن يرعى دار الضرب وعيار الذهب والفضة ، بثبات يحتاطون عليهما من كل لبس ، ولا يمكنون المتصرين فيما من سبب يدخل على المعاملين بهما شيئاً من الوكس ؛ إذ كان بالعين والورق تتناول الريع والضياع والمتع ، وبيتاع الرقيق ، وتنعدد المناكح وتتقاضى الحقوق ؛ فدخول الغشن والدخل فيما هذه سبile جرحة للدين ، وضرر على المسلمين ، يتبرأ إلى الله منها أمير المؤمنين .

وأمره أن يستعين على أعمال الأمصار التي لا يمكنه أن يشاهدها ، بأفضل وأعلم وأرشد وأعمد من تمكنه الاستعانة به على ما طوقة أمير المؤمنين في

استعماه . قال الله عز وجل : « إنا عرضنا الأمانة على السموات والأرض  
والجبار فأبین أن يحملنا وأشفعن منها وحملها الإنسان إنه كان ظلوماً جهولاً ».  
هذا ما عهد أمير المؤمنين فأوف بعهده ، تهتد بهديه ، وترشد برشده ،  
وهذا أول إمرة أمرها لك فاعمل بها ، وحاسب نفسك قبل حسابها ، ولا تدع  
من عاجل النظر لها أن تنظر لسأبها : « يوم ثانية كل نفس تجادل عن نفسها  
وتوفي كل نفس ما عملت وهم لا يظلمون » .  
وكتب في يوم الأحد لسبعين ليالي بقين من صفر سنة ٣٨٩ .

\* \* \*

نص خطاب الحكم بأمر الله إلى الحسين بن النعيم قاضي القضاة ، كتبه إليه في سنة ٣٩١ ،  
لما كثر الزراع بيته وبين عبد العزيز بن النعيم قاضي القاهرة . منقول عن انتاظ الحفقاء (المخطوط)  
لوحة ١٥٧ .

بعد البسمة : « يا حسين ، أحسن الله عليك . اتصل بنا ما جرى من  
شناعات العوام ، ومن لا خير فيه وإلا ها صهم ، فأنكروا أن يجري مثله فيمن  
يحل محلك من خدمتنا ، إذ أنت قاضينا وداعينا وثقتنا ، ونحن نتقدم بما يزيل  
ذلك ، ولم نجعل لأحد غيرك نظراً في شيء من القضايا والحكم ، ولا في  
شيء مما استخدمتك فيه ، ولا مكتبة أحد من خلفائك بالحضره وغيرها ،  
وساير التواحي ، ولا أن نكتب أحداً منهم غيرك ، ومن يسمى غيرك بالقضاء ،  
فذلك على المجاز في اللفظ لا على الحقيقة ، وقد منعنا غيرك أن يسجل في شيء :  
فتتقدمنا إلى جميع الشهود والعدول بأن لا يشهدوا في سجل لأحد سواك ، وإن  
تشاجر خصوم ، فدعى أحدهما إليك ، ودعى الآخر إلى غيرك ، كان الداعي  
إلى غيرك عليه الرجوع إليك طيباً أو مكرهاً . فأجر على ما أنت عليه من  
تنفيذ القضايا والأحكام ، مستعيناً بالله عز وجل ، ثم بنا ، ولدك من جميل رأينا  
ما يسعدك في الدنيا والآخرة ، وقد أذنا لك في مكتبة جميع من يكتب القاضي  
بقاضي القضاة كما جعلناك ، وتكلّب من يكتبه بذلك ، وتكتب به في  
سجلاتك ؛ فاعمل ذلك ، وأشهر أمرنا بجميع ما يقتضيه هذا التوقيع ليتمثل  
ولا يتتجاوز . وفقك الله لرضاه ورضانا ، وأيدك على ذلك ، وأعانك عليه  
إن شاء الله تعالى ، وصلي الله على سيدنا محمد وآله ، وسلم تسليماً » .

٤

## نص السجل الذي أصدره الحكم بأمر الله عقب مقتل برجوان

وذلك في ٢٧ ربيع الثانية ١٣٩٥ هـ، متقول عن كتاب «اتعاظ الحناء» (خطوط استانبول) لورقة ٥٤ بـ ٥٥١.

«من عبد الله وولييه المنصور أبي على الحكم بالله أمير المؤمنين، إلى سائر من شهد الصلاة الجامعة في مساجد القاهرة المغربية ومصر والجزيرة، سلام عليكم معاشر المسلمين المصليين في يومنا هذا في الجامع، وسائر الناس كافة أجمعين. فإن أمير المؤمنين يحمد إليكم الله الذي لا إله إلا هو، ويسأله إذ يصلى على جده محمد خاتم النبيين وسيد المسلمين، وكل أهل البيت الطاهرين. أما بعد فالحمد لله الذي قال، وقوله الحق المبين «لو كان فيما آلة إلا الله لفسدتا، فسبحان الله رب العرش بما يصفون، لا يسئل عما يفعل وهم يسئلون». يحمد الله أمير المؤمنين على ما أعطاه من خلافته، وجعل إليه فيها دون بريته من الضبط والقبض، والإبرام والتقص. معاشر الناس، إن برجوان كان فيما مضى عبداً ناصحاً أرضى أمير المؤمنين حيناً، فاستخدمه كما يشاء فيما يشاء وفعل به ما شاء، كما سبق في العلوم، وجاز عليه في المحتوم، طالباً منه عز وجل، « ولو بسط الله الرزق لعباده ، لبغاوا في الأرض ، ولكن ينزله بقدر ما يشاء إنه بعباده خبير بصير ». ولقد كان أمير المؤمنين ملائكة ، فلما أساء ألبسه النقم لقول الله تعالى : « فلما آسفونا انتقمنا منهم ». وقوله عز وجل : « إن الإنسان ليطفي أن رآه استغنى » ، فحضره أمير المؤمنين واصباً إليه وزرعه ما كان فيه ، وتمت مشيئة الله عز وجل ، ونفذ قضاؤه وتقديره فيه . وكان ذلك في الكتاب مسطورا . فأقبلوا معاشر التجار والرعيية ، على معايشكم ، واشتغلوا بأشغالكم ، فهو أعود لشأنكم ، ولا تطغوا في أمر أنفسكم ، فلامير المؤمنين الرأى فيه وفيكم ، فمن كانت له منكم مطالبة أو حاجة ، فليدع إلى أمير المؤمنين بها ، فإنه مباشر ذلك لكم بنفسه ، وبابه مفتوح بينكم وبينه ، « والله يخنس برحمته من يشاء ، والله ذو الفضل العظيم ». وأنتم دعايا أمير المؤمنين المفتحة لها بباب عدله ، وإحسانه وفضله ، والله يؤيده فيما يريد

ويعتمد من الخبر ، من أطاعة من الأنام ، والحماية لحمى الإسلام ، عليه توكلت وإليه أنيب . والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته . وكتب يوم الجمعة للثلاث يقين من شهر ربيع الآخر سنة تسعين وثمانمائة وصلى الله على سيدنا محمد وآلـهـ الطيـبـينـ الـأـخـيـارـ ، وسلـمـ تـسـلـيـماـ » .

6

وقرية المحاكم بأمر الله على الجامع الأزهر ودار المحكمة

وهو نص سجل الوقف الذى وقف بمقتضاه الحاكم بأمر الله بعض أملاكه بمصر والقاهرة على الجامع الأزهر ودار الحكمة وبعض المساجد الأخرى . منقول عن كتاب الخطط المقرئى (طبعة الأهلية) ج ٤ ص ٤٩ - ٥١

هذا كتاب أشهد قاضى القضاة مالك بن سعيد بن مالك الفارقى على جميع  
ما نسب إليه مما ذكر ووصف فيه من حضر من الشهود ، في مجلس حكمه  
وقضاياه بسطاط مصر فى شهر رمضان سنة أربعينائة ، أشهدهم وهو يومئذ قاضى  
عبد الله ووليه المنصور أبي على الحاكم بأمر الله أمير المؤمنين بن الإمام العزيز  
بالله صلوات الله عليهمما ، على القاهرة المعزية ومصر والإسكندرية والحرمين  
حرسهما الله وأجناد الشام والرقة والرحبة ونواحي المغرب وسائر أعمالهن  
وما فتحه الله ويفتحه لأمير المؤمنين ، من بلاد الشرق والغرب ، بمحضر  
رجل متكلم ، أنه صحت عنده معرفة الموضع الكاملة والمحض الشائعة ؛  
الى يذكر جميع ذلك ويحدد هذا الكتاب ، وأنها كانت من أملاك الحاكم إلى  
أن حبسها على الجامع الأزهر بالقاهرة المحرose ، والجامع براسدة ، والجامع  
بالمقس ، اللذين أمر بإنشائهما وتأسيس بنائهما ، وعلى دار الحكمة بالقاهرة  
المحرose ، مشارعاً جميع ذلك غير مقسم ؛ ومنها ما يختص الجامع بالمقس على  
شراط يجرى ذكرها ؛ فن ذلك ما تصدق به على الجامع الأزهر بالقاهرة  
المحرose والجامع براسدة دار الحكمة بالقاهرة المحرose ، جميع الدار المعروفة  
بدار الضرب وبجميع القيسارية المعروفة بقيسارية الصوف وبجميع الدار المعروفة  
بدار الخرق الجديدة ، الذى كله بسطاط مصر ، ومن ذلك ما تصدق به على  
جامع المقس جميع أربعة الحوانيت والمنازل التي علوها والمخزن الذى ذلك

كله بفساط مصر بالرأي ، في جانب الغرب من الدار المعروفة كانت بدار الحرق . وهاتان الداران المعروفتان بدار الحرق في الموضع المعروف بحمام الفار ، ومن ذلك جميع الحصص الشائعة من أربعة الحوائط المتلاصقة التي بفساط مصر بالرأي أيضاً بالموضع المعروف بحمام الفار ، وتعرف هذه الحوائط بحصص القيسي ، بحدود ذلك كله وأرضه وبنائه وسفنه وعلوه وغرفه ومرتفقاته وحوائنه وساحتاته وطريقه ومبراته ومجاري مياهه وكل حنط هو له داخل فيه وخارج عنه ؛ وجعل ذلك كله صدقة موقوفة محمرة محبسة بته بتلة لا يجوز بيعها ولا هبتها ولا تملكيها ، باقية على شروطها جارية على سبلها المعروفة في هذا الكتاب ، لا يوهنها تقادم السنين ولا تغير بحدوث حدث ، ولا يستثنى فيها ولا يتأنى ولا يستفتي بتجدد تحيسها مدى الأوقات ، وتستمر شروطها على اختلاف الحالات ، حتى يرث الله الأرض والسموات ، على أن يؤجر ذلك في كل عصر من ينتهي إليه ولايتها ويرجع إليه أمرها ، بعد مراقبة الله واجتلاح ما يوفر من فوائده ، من إشهارها عند ذوى الرغبة في إيجارة أمثالها : فيبتداً من ذلك بعمارة ذلك على حسب المصلحة وبقاء العين ومرمتها من غير إجحاف بما حبس ذلك عليه ، وما فضل كان مقسوماً على ستين سهماً ؛ فمن ذلك للجامع الأزهر بالقاهرة المحروسة المذكور في هذا الإشهاد الخمس والاثنين ونصف السادس ونصف التسع ، يصرف ذلك فيما فيه عمارة له ومصلحة وهو من العين المعزى الوازن ألف دينار واحدة وسبعين وستون ديناراً ونصف دينار وثمانين دينار ، من ذلك للخطيب بهذه الجامع أربعة وثمانون ديناراً ؛ ومن ذلك لمن ألف دراع حصر عبدالانية تكون عدة له بحيث لا ينقطع من حصره عند الحاجة إلى ذلك ، ومن ذلك لمن ثلاثة عشر ألف دراع حصر مظفورة لكسوة هذا الجامع في كل سنة عند الحاجة إليها مائة دينار واحدة وثمانية دنانير ، ومن ذلك لمن ثلاثة قناطير زجاج وفراخها اثنا عشر ديناراً ونصف وربع دينار ، ومن ذلك لمن عود هندي للبخور في شهر رمضان وأيام الجمع مع ثمن الكافور والمسلك وأجرة الصانع خمسة عشر ديناراً ، ومن ذلك لنصف قنطرار شمع بالفلفل سبعة دنانير ، ومن ذلك لكتنس هذا الجامع ونقل التراب وخياطة الحصر وثمان الخيط وأجرة

الخياطة خمسة دنانير ، ومن ذلك لمن مشاقة لسرج القناديل عن خمسة وعشرين رطلًا بالرطل الفلفل دينار واحد ، ومن ذلك لمن فحم للبخار عن قنطار واحد بالفلفل نصف دينار ، ومن ذلك لمن أربدين ملحاً للقناديل رباع دينار ، ومن ذلك ما قدر لمؤنة الناس والسلالس والتناير والقباب التي فوق سطح الجامع أربعة وعشرون ديناراً ، ومن ذلك لمن سلب ليف وأربعة أحجل وست دلاء أدم نصف دينار ، ومن ذلك لمن قنطاريين خرقاً لسرج القناديل نصف دينار ، ومن ذلك لمن عشر قفاف للخدمة وعشرة أربطال قنب لتعليق القناديل ولمن مائتي مكنسة لكتنس هذا الجامع دينار واحد وربع دينار ، ومن ذلك لمن أزيار فخار تنصب على المصنع ويصب فيها الماء مع أجراة حملها ثلاثة دنانير ، ومن ذلك لمن زيت وقود هذا الجامع راتب السنة ألف رطل ومائتها رطل مع أجراة الحمل سبعة وثلاثون ديناراً ونصف ، ومن ذلك لأرزاق المصلين يعني الأئمة وهم ثلاثة وأربعة قومة وخمسة عشرة موذناً خمسة دينار وستة وخمسون ديناراً ونصف ، منها للمصلين ولكل رجل منهم ديناران وثلاثة دينار في كل شهر من شهور السنة ، والمؤذنون والقومة لكل رجل منهم ديناران في كل شهر ، ومن ذلك للمشرف على هذا الجامع في كل ستة أربعة وعشرون ديناراً ، ومن ذلك لكتنس المصنع بهذا الجامع ونقل ما يخرج منه من الطين والوسيخ دينار واحد ، ومن ذلك لمرمة ما يحتاج إليه في هذا الجامع في سطحه وأترابه وحياطته وغير ذلك بما قدر لكل سنة ستون ديناراً ، ومن ذلك لمن مائة وثمانين حمل بن ونصف حمل جارية لعلف رأسى بقر للمصنع الذى لهذا الجامع ثمانية دنانير ونصف وثلث دينار ، ومن ذلك للبن لخزن يوضع فيه بالقاهرة أربعة دنانير ، ومن ذلك لمن فدانين قرط لتربيع رأسى البقر المذكورين في السنة سبعة دنانير ، ومن ذلك لأجراة متولي العلف وأجراة السقاء والحبال والقواديس وما يجرى مجرى ذلك خمسة عشر ديناراً ونصف ، ومن ذلك لأجراة قيم الميضاة إن عملت بهذا الجامع إثنا عشر ديناراً . وإلى هذا انقضى حديث الجامع الأزهر وأخذ في ذكر جامع راشدة ودار العلم وجامع المقس ثم ذكر أن تناير الفضة ثلاثة تناير وتسعة وثلاثين قنديلاً فضة ، فللمجامع الأزهر تنوران وسبعة وعشرون

قنديلاً ، ومنها جامع راشدة تنور واثنا عشر قنديلاً ، وشرط أن تعلق في شهر رمضان وتعاد إلى مكان جرت عادتها أن تحفظ به ، وشرط شرطًا كثيرة في الأوقاف منها أنه إذا فضل شيء اجتمع يشتري به ملك فإن عاز شيئاً واستهدم ولم يف بعهارته بيع عمر به ، وأشياء كثيرة ؛ وحبس فيه أيضاً عدة آدر وقياس لا فائدة من ذكرها فإنهما مما خربت بمصر .

## ٦

### سجل بإقامة داعي الدعاة والدعوة للدولة والمساعدة لها

وهو نص أحد السجلات ( المراسيم ) الفاطمية ، التي كانت تصدر بتقليد داعي الدعاة منصبه ، وشرح مهامه ووسائله في بث الدعاة ، منقول عن كتاب صبح الأعشى ج ١٠ ص ٤٣٤ - ٤٣٩

الحمد لله خالق ما وقع تحت القياس والحواس ، والتعالى عن أن تدركه البصائر بالاستدلال والأبصار بالإيناس ، الذي اختار الإسلام فأظهره وعظمه ، واستخلاص الإيمان فأعزه وأكرمه ؛ وأوجب بما الحجة على الخلاق ، وهدائهم بأنوارهما إلى أقصر الطريق ، وحاطئهما بأوليائه الراشدين شموس الحقائق ؛ الذين نصبهم في أرضه أعلاماً ، وجعلهم بين عباده حكاماً ؛ فقال تعالى : « وجعلناهم أئمة هدوا بأمرنا وأوحينا إليهم فعل الخبرات وإقام الصلاة وإيتاء الزكوة وكأنوا لـنا عابدين » .

يحمد الله أمير المؤمنين أن اصطفاه خلائقه وخصه بلطائف حكمته ، وأقامه دليلاً على مناهج هدايته ، وداعياً إلى سبيل رحمته ، ويسأله الصلاة على سيدنا محمد نبيه الذي ابتعثه رحمة للعالمين ، فأوضح معالم الدين ، وشرع ظواهره لل المسلمين ؛ وأودع بواطنه لوصيه سيد الوصيين ، علي بن أبي طالب أمير المؤمنين ؛ وفوض إليه هداية المستجفين والتأليف بين قلوب المؤمنين ؛ ففجر ينابيع الرشاد ، وغور ضلالات الإلحاد ، وقاتل على التأويل كما قاتل على الرسل ، حتى أنوار وأوضاع السبل ، وحرس نقاب البيان ، وأطلع شمس البرهان ، صلى الله عليهما ، وعلى الأئمة من ذريتهم مصابيح الأديان ، وأعلام

الأيمان ، وخلفاء الرحمن ، وسلم عليهم ما تعاقب الملوان وترادف الجديدان .

وإن أمير المؤمنين بما منحه الله تعالى من شرف الحكم ، وأورثه من منصب الإمامة والأئمة ، وفوض إليه من التوفيق على حدود الدين ، وتبصير من اعتصم بجبله من المؤمنين ، وتنوير بصائر من استمسك بعروته من المستجيبين – يعلن بإقامة الدعاية الهادية بين أوليائه ، وسبوغ ظلها على أشياعه وخلصائه ؛ وتغذية أفهامهم بلبنها ، وإرهاف عقولهم ببيانها ؛ وتهذيب أفكارهم بلطائفها ، وإنقاذهم من حيرة الشكوك بمعارفها ، وتوقيفهم من علومها على ما يلحب لهم سبل الرضوان ، ويفضي بهم إلى روح الجنان وريح الجنان ، والخلود السرمدي في جوار الجنود المنان – ما يزال نظره مصروفاً إلى نوطها بناثيٍّ في حجرها ، مغتصداً بدرها سار في نورها ، عالم بسرايرها المدفونة ، وغواصها المكتونة ؛ موفراً على ذلك اختياره ؛ وقادصية انتقاده ؛ حتى أداء الاجتهد إليك ووقفه الارتياد عليك ، فأستندها منك إلى كفتها وكافيها ، ومدرها المبرز فيها ، ولسانها المترجم عن حقائقها الخفية ، ودقائقها المطوية ؛ ثقة بوثاقة دينك ، وصحبة يقينك ، وشهاده هديك وهداك ، وفضل سيرتك في كل ما ولاك ، ومحض إخلاصك ، وقديم اختصاصك ؛ وأجراك على رسم هذه الخدمة في التشريف والحملان ، والتنويه ومضاعفة الإحسان .

فتقلد ما فلديك أمير المؤمنين مستشيراً للتقوى ، عادلاً عن الهوى ، سالكاً سبيلاً الهدى ؛ فإن التقوى أحصن الجن ، وأزيين الزين ، و « ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادهم بالتي هي أحسن » فإن الله تعالى يقول : ومن يوْتَ الْحَكْمَةَ فَقُدِّأَتْ خَيْرًا كثِيرًا ». ومحض على ذلك فقال سبحانه : « ومن أحسن قوله من دعا إلى الله وعمل صالحاً وقال إنني من المسلمين ». وخذ العهد على كل مستجيب راغب ، وشد العقد على كل منقاد ظاهر ،

من يظهر لك إخلاصه ويقينه ويصح عندك عفافه ودينه ، ومحضهم على الوفاء بما تعااهدهم عليه ، فإن الله تعالى يقول : « أَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُسْتَحْسِنِينَ » ويقول جل من قائل : « إِنَّ الَّذِينَ يَبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يَبَايِعُونَ اللَّهَ يَدَ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَنَكِثُ فَإِنَّمَا يَنْكِثُ عَنْ نَفْسِهِ » و ( كف ) كافة أهل الخلاف والعناد ، وجادهم باللطف والسداد ، واقبل منهم من أقبل إليك بالطوع والانتقاد ،

ولا تكره أحداً على متابعتك والدخول في بيتك وإن حلتك على ذلك الشفقة والرأفة والحنان والعاطفة ؛ فإن الله تعالى يقول من بعثه داعياً إليه بإذنه ، محمد صلى الله عليه وسلم « وما أكثر الناس ولو حرصت بمؤمنين » .

ولاتلق الوديعة إلا لحفظ الودائع ، ولا تلق الحب إلا في مزرعة لا تكدرى على الزارع ، وتوجه لغرستك أجل المغارس ، وتوردهم مشارع ماء الحياة المعين ، وتقر بهم بقربان الخلصين ؛ وتخرجهم من ظلم الشكوك والشهابات ، إلى نور البراهين والآيات ، وأتى مجالس الحكم التي تخرج إليك في الحضرة على المؤمنين والمؤمنات ، والمستجيبين والمستجيبات ، في قصور الخلافة الظاهرة والمسجد الجامع بالمعزية القاهرة ؛ وصن أسرار الحكم إلا عن أهلها ، ولا تبذلها إلا لستحقها ، ولا تكشف للمستضعفين ما يعجزون عن تحمله ، ولا تستقل أفهامهم بتقبيله ؛ واجع من التبصر بين أدلة الشرائع والعقول ودل على اتصال المثل بالمنون ، فإن الظواهر أجسام والبواطن أشباحها ، والبواطن أنفس والظواهر أرواحها ، وأنه لا قوام للأشباح إلا بالأرواح ، ولا قوام للأرواح في هذه الدار إلا بالأشباح ، ولو افترقا لفسد النظام ، وانتسخ الإيجاد بالإعدام ، واقتصر من البيان على ما يحرس في النفوس صور الإيمان ويصون المستضعفين من الافتتان ؛ وانهم عن الإمام ظاهره وباطنه ، وكامنه وعالنه ، فإن الله تعالى يقول : « وذروا ظاهر الإمام وباطنه » .

وأخذ كتاب الله مصباحاً تقبيس أنواره ، ودليلاً تقتني آثاره ، وأتله متبصرأً ، ورددده متذكرأً ، وتأمله متفكراً ، وتدبر غوامض معانيه ، وانشر ما طوى من الحكم فيه ؛ وتصرف مع ما حلله وحرمه ، ونقضه وأبرمه ، فقد فصله الله وأحكمه ، واجعل شرعة القويم الذي خص به ذوى الألباب ، وأودعه جوامع الصلوات ومحاسن الآداب ، سبباً تتبع جادته ، وتبلغ في الاحتجاج مججته ، وتمسك بظاهره وتأويله ومثله ، ولا تعدل عن منهجه وسبله ؛ واضضم نشر المؤمنين ، واجع شمل المستجيبين وأرشدهم إلى طاعة أمير المؤمنين ، وسو بينهم في الوعظ والإرشاد ، والله تعالى يقول في بيته الحرام : « سواء العاكف فيه والباد » وزد لهم من الفوائد والمواد على حساب قواهم من القبول ، وما يظهر لك من جودة المحسوب ؛ ودرجهم بالعلم ،

ووفَّ المؤمن حقه من الاحترام ولا تعدم الجاهل عنده قولاً سلاماً كما علِم رب السلام ، وتُوخِّر رعاية المؤمنين ، وحماية المعاهدين ، وميزهم من العامة بما ميزهم الله من فضل الإيمان والدين ، وألن لهم جانبك واحد عليهم والطف ، وباسط لهم وجهك وأقبل إليهم واعطف ، فقد سمعت قول الله تعالى لسيد المسلمين « واحفظ جناحك لمن اتبعك من المؤمنين » ، ولا تفسح لأحد منهم في التطاول بالدين ، ولا الإضرار بأحد من المعاهدين والذميين ، وميزهم بالتواضع الذي هو حلية المؤمنين ، وإذا أليس عليك أمر وأشكال ، وصعب لديك مرام وأفضل ، فأنبه إلى حضرة الإمامة متبعاً قول الله تعالى : « فاسألاًوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون » وقوله : « فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم توئمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلاً » ؛ ليخرج إليك من بصائر توقيفها ، ومرشد تعريفها ما يفك على مناهج الحقيقة ، ويذهب ( بك ) في لاحب الطريقة ، واقبض ما يحمله المؤمنون لك من الزكاة والجزى والأحسان والقربات وما يجري هذا الخبرى ، وتقدم إلى كاتب الدعوة بإثبات أسماء أربابه ، واحمله إلى أمير المؤمنين ليتفق خرجوه بتنقيله له ووصوله إليه ، وتبرأ ذمهم عند الله منه ، واستنب عنك في أعمال الدعوة من شيوخ علم الحكمة ومن تلق بديانته ، وتسكن فيه إلى وفور صناعته ؛ واعهد إليهم كما عهد إليك ، وخذ عليهم كما أخذ عليك ، واستطلق لهم من فضل أمير المؤمنين ما يعنهم على خدمته ، ويحمل ثقلهم عن أهل دعوته ، واستخدم كاتباً ديناً أميناً مومناً بصيراً عارفاً ، حقيقة بالإطلاع على أسرار الحكمة التي أمر الله بصيانتها وكتابتها عن غير أهلها ، نقياً حصيفاً طيفاً ، ينزلهم في مجلسك بحسب مراتبهم من العلم والدين والنضال .

هذا عهد أمير المؤمنين إليك فتدبره متبراً ، وراجعيه متدربراً ، وبه الوصايا تهدي وتسدد ، وتوفق وترشد ، واستعن بالله يمدك بمعونته ، ويدم حظك من هدایته ، إن شاء الله تعالى .

٧

## السجل المعلق

وهو نص السجل الذي زعم الدعاة الملاحدة أنه وجد معلقاً على المشاهد عقب اختفاء الحاكم يأمر الله وهو أول رسائل حزرة بن علي حسبما ذكرنا فيما تقدم ، منقول عن مجموعة خطية قديمة بدار الكتب محفوظة برقم ٣٧ عقائد التحل .

نسخة السجل الذي وجد معلقاً على المشاهد في غيبة مولانا الإمام الحاكم

بسم الله الرحمن الرحيم

والعاقبة لمن يقتظ من وسن الغافلين ، وانتقل عن جهل الباهلين ، وأخلص منه اليقين ، فبادر بالتوبة إلى الله تعالى ، وإلى وليه وحجه على العالمين ، وخليفة في أرضه وأمينه على خلقه أمير المؤمنين ، واغتنم الفوز مع الطهرين والمتقين ، ولم يكذب بيوم الدين ، وكان بالغيب من المسدفين به والموقين ، وأعتقد أن الساعة آتية بغنة لا ربيب فيها وأن الله لا يضيع أجر المحسنين ، ولا عدوان إلا على الظالمين المردة الشياطين ، الفسقة المارقين ، وكل حلاف مهين ، الناكثين الباغين المفسدين الطاغيين ، أهل الخلاف والمناقفين المكذبين بيوم الدين ، المغضوب عليهم والضالين ، والحمد لله حمد الشاكرين ، حمدآ لا نفاذ لآخره أبد الآبدين ، وصل الله على سيد المرسلين محمد المبعوث بالقرآن إلىخلق أجمعين ، ومبشراً ونذيراً بأئمة من ذريته هاديين مهديين ، كراماً كاتبين ، شهداء على العالمين ، ليبيروا للناس ما هم فيه مختلفون ، وعنهم يتساءلون ، ويرشدونهم إلى النبأ العظيم ، والصراط المستقيم ، سلام الله السنى السامي عليهم إلى يوم الدين . أما بعد أنها الناس فقد سبق إليكم من الوعد والوعظ والوعيد ، من ولـيـ أـمـركـمـ وـإـمـامـ عـصـرـكـمـ ، وـخـلـفـ أـبـيـائـكـمـ وـحـجـةـ بـارـيـكـمـ ، وـخـلـيـفـةـ الشـاهـدـ عـلـيـكـمـ بـمـوـبـقـاتـكـمـ ، وـجـمـيعـ مـاـ اـقـرـفـتـ فـيـهـ ، مـنـ الـاعـذـارـ وـالـإـنـذـارـ مـاـ فـيـهـ بـلـاغـ لـمـ سـمـعـ وـأـطـاعـ ، وـاهـتـدـيـ وـجـاهـدـ نـفـسـهـ عـنـ الـهـوـىـ وـأـثـرـ الـآـخـرـةـ عـنـ الـدـنـيـاـ ؛ وـأـنـتـ مـعـ ذـلـكـ فـوـادـيـ الـجـهـالـةـ تـسـبـحـونـ ، وـفـيـ تـيـهـ الـضـلـالـةـ تـخـوـضـونـ وـتـلـعـبـونـ ، حـتـىـ تـلـاقـواـ يـوـمـكـمـ الـذـيـ كـتـمـ بـهـ تـوـعـدـونـ . كـلـاـ سـوـفـ

تعلمون ، ثم كلاً سوف تعلمون ، كلاً لو تعلمون علم اليقين ؛ وقد علمنت  
معشر الكافة ، أن جمِيع ما ورثه الله تعالى لوليه وخليفته في أرضه ، أمير المؤمنين  
سلام الله عليه ، من النعم الظاهرة والباطنة ، قد خول إمام عصركم لشريفكم  
ومشرفكم من خاصتكم وعامتكم ، من ظاهر ذلك وباطنه ، على الإكثار  
والإمكان بفضله وكرمه ، حسب ما رأى سلام الله عليه ، ولم يدخل بجزيل  
عطائه ، وهناكم منه ، مع ذلك ما أوجبه الله تعالى له عليكم ، في كتابه  
من الحق ، فيما ملكته أمانكم ، ولم يشاركم في شيء من أحوال هذه الدنيا ،  
نراها عنها ورفضاً منها لها ، على مقداره ومكتبه ، لأمر سبق في حكمته ، وهو  
سلام الله عليه أعلم به ، فأصبحتم وقد حزتم من فضله وجذيل عطائه ، ما لم  
ينل مثله بشر من الماضيين من أسلافكم ، ولا أدرك قوة أبداً منه أحد من  
الأمم الذين خلوا من قبلكم من المهاجرين والأنصار ، في متقدم الأزمان  
والأعصار ، ولم تنازوا ذلك من ولى الله باستحقاق ، ولا بعمل عامل منكم  
من ذكر وأثر ، بل منه عليكم ، ولطفاً بكم ورقة ورحمة ، واختباراً  
لبيلكم أيكم أحسن عملاً ، ولتعرفوا قدر ما خصصكم به في عصره من نعمته  
وحسن منته وجيئ لطفه ، وعظيم فضله وإحسانه ، دون من قد سلف من  
قبلكم ، فاشكروا الله ووليته كثيراً على ما خول لكم من فضله ، ولعلكم تشكريون ،  
وتعملون عملاً يرضي ويضاهر أعمال الأمم السالفة أضعافاً ، حسب ما ضاعفه  
لهم ولـى الله في عصره ، من نعمـه الظاهرة الجليلة ، من القنـاطـير المـقـنـطرـة من  
الذهب والفضـة ، وـالـخـيلـ الـمـسـوـمـةـ وـالـأـنـعـامـ إـلـىـ غـيرـ ذـلـكـ منـ الـأـرـزـاقـ وـالـإـقـطـاعـ  
وـالـضـيـاعـ وـغـيرـهـ مـنـ أـغـرـاـصـ الدـنـيـاـ ، عـلـىـ اـخـتـلـافـ أـصـنـافـ إـحـسـانـهـ ، وـرـقـ  
خـاصـتـكـمـ وـعـامـتـكـمـ إـلـىـ الـدـرـجـاتـ الـعـالـيـةـ ، وـرـتـبـ السـامـيـةـ ، لـتـقـفـواـ مـسـالـكـ  
أـلـىـ الـأـلـبـابـ ، وـأـمـرـكـمـ وـشـرـفـكـمـ بـأـحـسـنـ الـأـلـقـابـ ، وـجـوـلـكـمـ فـيـ الـأـرـضـ مـشـرـقاًـ  
وـمـغـربـاًـ ، وـسـهـلـاـ وـجـبـلاـ ، وـبـرـآـ وـبـحـراـ ، فـأـنـتـمـ مـلـوـكـهاـ وـسـلـاطـنـهاـ وـجـبـةـ أـمـوـاـلـهاـ  
نـفـكـ لـكـ بـعـادـةـ وـلـىـ اللهـ الرـقـابـ ، وـتـنـقـادـ إـلـيـكـمـ الـوـفـودـ وـالـأـحزـابـ ، وـإـنـ تـعـدـواـ  
نـعـمـةـ اللهـ لـأـتـحـصـوـهـاـ ، فـعـشـتـ فـيـ فـضـلـ أـمـيـرـ الـمـؤـمـنـينـ ، سـلامـ اللهـ عـلـيـهـ ، رـغـدـاًـ بـغـيرـ  
عـمـلـ ؛ـ وـتـرـجـونـ بـعـدـ ذـلـكـ حـسـنـ مـآـبـ .ـ وـمـنـ نـعـمـهـ الـبـاطـنـةـ عـلـيـكـمـ ، تـمـسـكـكـمـ فـيـ ظـاهـرـ  
أـمـرـكـمـ بـمـوـالـاتـهـ ، تـعـزـزـونـ بـعـانـىـ دـنـيـاتـكـ وـتـرـجـونـ بـهـ نـجـاتـكـ وـالـفـوزـ فـيـ آـخـرـتـكـ ،

فقد تمنون على الله وعلى ولية بآمانكم ، بل الله يمن عليكم إذ هداكم إلى الإيمان ؛ فأنتم متظاهرون بالطاعة متمسكون بالمعصية ، ولو استقتم على الطريقة الوسطى لا سقيتم ماء غدقاً . ثم من نعمه الباطنة عليكم أحياوه لسن الإسلام والإيمان التي هي الدين عند الله ، وبه شرفتم وظهرتم في عصره على جميع المذاهب والأديان ، وميزتم من عبادة الأواثان ، وأباياتهم عنكم بالذلة والحرمان ، وهدم كنائسهم ومعالم أدبيائهم ، وقد كانت قدمة من قدم الأزمان ، وانقادت الندمة إليكم طوعاً وكراهاً ، فدخلوا في دين الله أفواجاً ؛ وبني الجوابع وشيدوا ، وعمر المساجد وزخرفها ، وأقام الصلوة في أوقاتها ، والزكوة في حقها وواجباتها ، وأقام الحجج والجهاد وعمر بيت الله الحرام ، وأقام دعائم الإسلام ، وفتح بيوت أمواله ، وأنفق في سبيله ، ونذر الحاج بعساكره ، وحفر الآبار وآمن السبيل والأقطار ، وعمر السقيايات ، وأنخرج على الكافة السدقات وستر العورات ، وترك الظلمات ، ورفع عن خاصتكم وعامتكم الرسوم والواجبات التي جعلها الله تعالى عليكم من المفترضات ، وقسم الأرض على الكافة شبراً شبراً ، ودوا لها بين الناس حيناً ودهراً ، وفتح لكم أبواب دعوته وأيدكم بما خصه الله من حكمته ليهديكم بها إلى رحمته ويختكم على طاعته ، وطاعة رسوله وأوليائه عليهم السلام ، لتبلغوا مبالغ الصالحين ؛ فشيئتم العلم والحكمة ، وكفرتم الفضل والنعمة ، ونبذتم ذلك وراء ظهوركم ، وآثرتم عليه الدنيا كما آثرواها قبلكم بنو إسرائيل ، في قصة موسى عليه السلام ، فلم يجركم ولـ الله عليه السلام ، وغلق باب دعوته ، وأظهـر لكمـ الحكمـة ، وفتح لكمـ خارـج قـصرـه دـارـ علمـ ، حـوتـ منـ جـمـيعـ عـلـومـ الدـينـ وـآدـابـهـ ، وـفـقـهـ الـكتـابـ ، فـيـ الـحـلـالـ وـالـحـرـامـ ، وـالـقـضـاياـ وـالـأـحـكـامـ ، مـاـ هوـ فـيـ صـحـفـ الـأـوـلـيـنـ وـصـحـفـ إـبـراهـيمـ وـمـوسـىـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ أـجـمـيعـ ، وـأـمـدـكـ بـالـأـورـاقـ وـالـأـرـزـاقـ وـالـخـبـرـ ، وـالـأـقـلـامـ لـتـدـرـكـواـ بـذـلـكـ مـاـ تـخـطـونـ بـهـ وـتـسـبـصـرـونـ ، وـبـهـ مـنـ الجـهـلـ تـفـوزـونـ ، وـقـدـ كـنـتـ مـنـ قـبـلـ ذـلـكـ فـ طـلـبـ بـعـضـهـ تـجـهـدـونـ ، فـ رـفـضـتـمـوهـ وـقـصـرـتـمـ ، وـعـنـ جـيـعـهـ أـعـرـضـتـ إـعـرـاضـ الـمـضـلينـ ، وـلـمـ يـزـدـكـمـ ذـلـكـ إـلـاـ فـرـارـاـ ، وـمـالـ بـكـمـ الـهـوىـ إـلـىـ الـمـوـبـقـاتـ ، وـمـكـتـمـ مـنـ اـكـتسـابـ السـيـثـانـ ، وـنـقـضـتـ الـعـلـمـ وـأـظـهـرـتـ الـجـهـلـ ، وـكـثـرـ بـغـيـكـ وـمـرـحـكـ عـلـىـ الـأـرـضـ ، حـتـىـ كـانـ لـهـ أـنـ تـضـعـ إـلـىـ اللهـ تـعـالـىـ فـيـكـ

من كثرة جوركم ومرحكم عليها ، وولي الله سلام الله عليه ، مكافع لها فيكم رجاء أن تتيقظ خاصلتكم ، وتستيقن من السكر والجهل عامتكم ، فما ازددم إلا طغياناً وعصياناً واختلافاً ؛ تتناجون بالإثم والعدوان ومعصية الرسول ، وعدو الله وعدو أمير المؤمنين ، قد قصر عن الفساد يده مخافة من سطوات ولـي الله ورضي منه بالمسالة والمهادنة ، حتى ليس لأمير المؤمنين سلام الله عليه عدوًّا يجاهده ولا ضدًا يعانده ، والكل من هيئته خايف وجـل ، وأنتم معشر الخاص والعام بحضورته ، تضيـكم دولـه ، وتشملـكم ولايـته وتلزمـكم طاعـته ، وأنـتم مع ما تقدم ذـكرـه من مساـوـاتـكم متـحادـقـين مـتعـانـدـين مـتـزاـحـفـين ، يـجـاهـدـ بعضـكم بـعـضـ كالـرومـ وـالـخـزـرـ جـرأـةـ عـلـىـ اللهـ بـغـيرـ مـخـافـةـ مـنـهـ وـلـاـ تـرـقـبـ ، وـلـاـ يـنـبـيـكـمـ عـنـ سـفـكـ الدـمـاءـ وـهـتـكـ الـحـرـيمـ دـيـنـ مـنـ اللهـ ، وـلـاـ وـقـارـأـ مـنـ أـمـامـكمـ وـلـاـ يـقـيـنـاـ ، قـدـ غـلـبـ عـلـيـكـ الـجـهـلـ فـلـنـ تـرـجـواـ اللهـ وـقـارـأـ ، وـلـنـ تـقـولـواـ انـ إـمامـ عـصـرـكـ وـاحـدـ ، وـانـ إـسـلـامـ وـإـيمـانـ قـدـ شـمـلـكـ ، وـجـعـكـمـ تـحـتـ طـاعـةـ اللهـ وـطـاعـةـ رـسـوـلـهـ ، وـوـلـيـهـ أـمـيرـ المـؤـمـنـينـ سـلامـ اللهـ عـلـيـهـ ، فـإـنـاـ لـلـهـ وـإـنـاـ إـلـيـهـ رـاجـعـونـ . فـأـيـ نـازـلـةـ هـىـ أـكـبـرـ مـنـهاـ وـأـيـ شـهـائـةـ لـلـعـدـوـ ، وـيـلـكـمـ أـعـظـمـ مـنـ مـثـلـهاـ . لـقـدـ أـصـبـتـ أـيـهـاـ النـاسـ فـيـ أـنـفـسـكـمـ وـأـدـيـانـكـ ، وـأـصـبـيـبـ فـيـكـمـ أـمـيرـ المـؤـمـنـينـ سـلامـ اللهـ عـلـيـهـ ، فـلـاـ حـولـ وـلـاـ قـوـةـ إـلـاـ بـالـهـ الـعـلـىـ الـعـظـيمـ ؛ أـفـأـمـتـ أـيـهـاـ الـغـافـلـوـنـ أـنـ يـصـبـيـكـمـ مـاـ أـصـابـ مـنـ كـانـ قـبـلـكـ مـنـ أـصـاحـابـ الـأـيـكـةـ وـقـوـمـ تـبـعـ ، أـلـمـ تـسـمـعـواـ قـوـلـ اللهـ تـعـالـىـ : أـلـمـ تـرـكـيـفـ فـعـلـ رـبـكـ بـعـادـ ، إـرـمـ ذاتـ الـعـادـ ، الـذـينـ طـغـواـ فـيـ الـبـلـادـ ، فـأـكـثـرـوـاـ فـيـهاـ الـفـسـادـ ، فـصـبـ عـلـيـهـمـ رـبـكـ صـوتـ عـذـابـ ، إـنـ رـبـكـ لـبـالـرـصادـ ؛ وـقـوـلـهـ تـعـالـىـ : أـلـمـ نـهـلـكـ الـأـوـلـيـنـ ، ثـمـ تـبـعـهـمـ الـآخـرـيـنـ ، كـذـلـكـ نـفـعـ بـالـجـرـمـيـنـ . وـمـثـلـ هـذـاـ كـثـيرـ فـيـ كـتـابـ اللهـ عـزـ وـجـلـ ، مـاـ أـصـابـ أـهـلـ الـفـسـادـ وـالـخـلـافـ وـالـمـنـاقـفـ وـالـمـفـسـدـيـنـ فـيـ الـأـرـضـ ، فـقـدـ غـضـبـ اللهـ تـعـالـىـ وـوـلـيـهـ أـمـيرـ المـؤـمـنـينـ سـلامـ اللهـ عـلـيـهـ ، مـنـ عـظـمـ اـسـرـافـ الـكـافـةـ أـجـمـعـينـ ، وـلـذـلـكـ خـرـجـ مـنـ أـوـسـاطـكـمـ ، قـالـ اللهـ ذـوـ الـجـلـالـ وـالـإـكـرـامـ ، وـمـاـ كـانـ اللهـ يـعـذـبـهـمـ وـأـنـتـ فـيـهـمـ ؛ وـعـلـامـةـ سـعـخـطـ وـلـيـ اللهـ تـعـالـىـ ، تـدلـ عـلـىـ سـعـخـطـ الـرـبـ تـبـارـكـ وـتـعـالـىـ . فـنـ دـلـائـلـ غـضـبـ الـإـمـامـ ، غـلـقـ بـابـ دـعـوـتـهـ ، وـرـفـعـ مـجـالـسـ حـكـمـتـهـ ، وـنـقـلـ جـمـيعـ دـوـاـيـنـ أـوـلـيـائـهـ وـعـبـيـدـهـ مـنـ قـصـرـهـ ، وـمـنـعـهـ عـنـ الـكـافـةـ سـلامـهـ ، وـقـدـ

كان يخرج إليهم من حضرته ، ومنعه لهم عن الجلوس على مصاطب سقائف حرمـه ، وامتناعه عن الصلاة بهـم في الأعياد وفي شهر رمضان ، ومنعه المؤذنـين أن يسلـموا عليه وقت الأذان ، ولا يذكـرونـه ، ومنعه جميع الناس أن يقولوا مولانا ، ولا يقبلـوا له التراب ، وذلك مفترض له على جميع أهل طاعته ، وإنهاـءـه جميعـهم عنـ التـرـجـلـ لهـ منـ ظـهـورـ الدـوـابـ ، ثم لـبـاسـهـ الصـوـفـ علىـ أـصـنـافـهـ وأـلـوـانـهـ ، وـرـكـوبـهـ الـأـنـانـ ، وـمـنـعـهـ أـوـلـيـاءـهـ وـعـبـيدـهـ الرـكـوبـ معـهـ حـسـبـ العـادـةـ فـمـوـكـبـهـ ، وـامـتـنـاعـهـ عـنـ إـقـامـةـ الـحـدـودـ عـلـىـ أـهـلـ عـصـرـهـ ، وـأـشـيـاءـ كـثـيرـةـ خـفـيـتـ عـنـ الـعـالـمـ وـهـمـ عـنـ جـيـعـ ذـلـكـ فـغـمـرـةـ سـاهـونـ ؛ اـسـتـحـوذـ عـلـيـهـمـ الشـيـطـانـ ، فـاـسـاـهـمـ ذـكـرـ اللـهـ ، أـوـلـثـكـ حـزـبـ الشـيـطـانـ ، أـلـاـ إـنـ حـزـبـ الشـيـطـانـ هـمـ الـخـاسـرـونـ . فـقـدـ تـرـكـ وـلـيـ اللـهـ أـمـيرـ الـمـؤـمـنـينـ سـلـامـ اللـهـ عـلـيـهـ الـخـلـقـ أـجـمـعـينـ سـلـمـيـ ، يـخـوضـونـ وـيـلـعـبـونـ فـيـ الـتـيـهـ وـالـعـمـىـ ، الـذـىـ آثـرـوـهـ عـلـىـ الـمـهـدـيـ ، كـمـاـ تـرـكـ مـوـسـىـ قـوـمـهـ حـتـىـ آنـ الـهـلـاكـ أـنـ يـهـجـمـ عـلـيـهـمـ وـهـمـ لـاـ يـعـلـمـوـنـ ، وـخـرـجـ عـنـهـمـ وـهـمـ فـيـ شـكـ مـنـهـ مـخـتـلـفـوـنـ ، مـذـبـبـوـنـ بـيـنـ ذـلـكـ ، لـاـ إـلـىـ الـحـقـ يـطـيـعـوـنـ ، وـلـاـ إـلـىـ وـلـيـ اللـهـ يـرـجـعـوـنـ ، قـالـ اللـهـ تـعـالـىـ ، وـلـوـ رـدـوـهـ إـلـىـ اللـهـ وـالـرـسـوـلـ ، وـأـوـلـىـ الـأـمـرـ مـنـهـ لـعـلـمـهـ الـذـيـنـ يـسـتـبـطـوـنـهـ مـنـهـ ؛ أـيـهـاـ النـاسـ كـلـامـ اللـهـ أـوـعـظـ وـاعـظـ ، وـبـيـنـ مـنـهـ وـعـظـكـمـ بـهـذـهـ الـمـوـعـظـةـ مـنـ الـفـقـرـ وـالـحـاجـةـ إـلـىـ عـفـوـ اللـهـ تـعـالـىـ ، وـعـفـوـ وـلـيـهـ أـمـيرـ الـمـؤـمـنـينـ سـلـامـ اللـهـ عـلـيـهـ ، أـعـظـمـ مـنـكـمـ . فـبـالـنـسـيـانـ تـكـوـنـ الـغـفـلـةـ ، وـبـالـغـفـلـةـ تـكـوـنـ الـفـتـنـةـ ، وـبـالـفـتـنـةـ تـكـوـنـ الـهـلـكـةـ ؛ وـقـدـ قـالـ اللـهـ تـبـارـكـ وـتـعـالـىـ ، وـلـوـ أـنـهـ إـذـ ظـلـمـوـنـ أـنـفـسـهـمـ جـاـوـئـكـ فـاسـتـغـفـرـوـاـ اللـهـ وـاسـتـغـفـرـ لـهـ الرـسـوـلـ ، لـوـجـدـوـاـ اللـهـ غـفـرـاـ رـحـيـماـ . وـقـالـ عـزـ مـنـ قـائـلـ ، إـلـاـ مـنـ تـابـ وـآمـنـ وـعـمـلـ صـالـحاـ ، إـنـ اللـهـ يـحـبـ التـوـابـيـنـ وـيـحـبـ الـمـتـهـرـيـنـ ؛ وـقـالـ تـبـارـكـ وـتـعـالـىـ ، فـإـذـ سـأـلـكـ عـبـادـيـ عـنـيـ فـإـلـيـ قـرـيبـ أـجـيـبـ دـعـوـةـ الدـاعـيـ إـذـ دـعـانـ . فـالـبـدـارـ الـبـدـارـ مـعـشـرـ النـاسـ أـنـ وـقـفـتـ عـلـىـ بـرـاحـ مـنـ الـأـرـضـ يـكـوـنـ أـوـلـ طـرـيقـ سـلـكـهـاـ أـمـيرـ الـمـؤـمـنـينـ سـلـامـ اللـهـ عـلـيـهـ ، وـقـتـ أـنـ اـسـتـرـ نـصـبـوـ أـعـيـنـكـمـ ، وـتـجـمـعـوـاـ فـيـهـ بـأـنـفـسـكـمـ وـأـوـلـادـكـمـ ، وـطـهـرـوـاـ قـلـوبـكـمـ وـأـخـلـصـوـاـ نـيـاتـكـمـ اللـهـ رـبـ الـعـالـمـيـنـ ؛ وـتـوـبـوـاـ إـلـيـهـ تـوـبـةـ نـصـوـحـاـ وـتـوـسـلـوـاـ إـلـيـهـ بـأـوـجـهـ الـوـسـائـلـ بـالـصـفـحـ عـنـكـمـ وـالـمـغـفـرـةـ لـكـمـ ، وـأـنـ يـرـحـمـكـ بـعـودـةـ وـلـيـهـ إـلـيـكـمـ وـيـعـطـفـ بـقـلـبـهـ عـلـيـكـمـ ، فـهـوـ رـحـمـةـ عـلـيـكـمـ

وعلى جميع خلقه ، كما قال الله تبارك وتعالى لرسوله صل الله عليه وسلم ،  
وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ؛ فالحذر الحذر أن يقفوا أحد منكم لأمير المؤمنين  
سلام الله عليه أثرا ، ولا تكشفوا له خبرا ، ولا تبرحوا في أول طريق  
يتوصل جميعكم ، كذلك أمرأونا ؛ فإذا أطلت عليكم الرحمة ، خرج ولـ الله  
أمـاكم باختيـاره راضـيا عنـكم ، ظاهـراً في أوـساطـكم ، فواظـبـوا على ذلك ليـلا  
وـنهارـاً قبلـ أن تـحقـ الحـاجـةـ وـتـقـرـعـ القـارـعـةـ وـيـغـلـقـ بـابـ الرـحـمـةـ ، وـتـحـلـ بـأـهـلـ  
الـخـلـافـ وـالـعـنـادـ النـقـمـةـ ، وـقـدـ أـعـذـرـ مـنـ أـنـذـرـ ، وـنـصـحـ مـنـ قـبـلـكـمـ نـفـسـهـ  
وـحـنـرـ ، وـالـخـطـابـ لـأـوـلـ الـأـلـبـابـ مـنـكـمـ ، وـالـتـعـيـنـ عـلـيـهـمـ وـالـمـشـيـةـ لـهـ تـبـارـكـ  
وـتـعـالـىـ ، وـالـتـوـفـيقـ بـهـ وـالـسـلـامـ عـلـىـ مـنـ اـتـيـعـ الـهـدـىـ وـخـشـيـ عـوـاقـبـ الرـدـىـ  
وـسـدـقـ بـكـلـامـ رـبـهـ الـحـسـنـىـ . وـكـتـبـ مـوـلـىـ دـوـلـةـ أـمـيـرـ الـمـؤـمـنـينـ سـلـامـ اللهـ عـلـيـهـ  
فـيـ شـهـرـ ذـيـ الـقـعـدـةـ سـنـةـ إـحـدـىـ عـشـرـ وـأـرـبـعـ مـاـيـةـ . وـصـلـيـ اللهـ عـلـىـ مـحـمـدـ سـيدـ  
الـمـرـسـلـينـ وـخـاتـمـ النـبـيـنـ وـسـلـمـ عـلـىـ آـلـهـ الطـاـهـرـينـ وـحـسـبـنـاـ اللهـ وـنـعـمـ الوـكـيلـ .  
تحـفـظـ أـصـحـابـ الـعـمـلـ بـهـذـهـ المـوـعـظـةـ مـنـ الـمـتـقـبـنـ ، وـلـاـ يـمـنـعـ أـحـدـ مـنـ نـسـخـهـ  
وـقـرـاءـتـهـ ، نـفـعـ اللهـ مـنـ وـفـقـ لـلـعـلـمـ بـمـاـ فـيـهـ مـنـ طـاعـةـ اللهـ وـطـاعـةـ وـلـيـهـ أـمـيـرـ الـمـؤـمـنـينـ  
سلامـ اللهـ عـلـيـهـ ، حـرـامـ حـرـامـ عـلـىـ مـنـ لـاـ يـنـسـخـهـ وـيـقـرـأـهـ عـلـىـ التـوـاـيـنـ فـيـ جـامـعـ  
أـسـفـلـ ، وـحـرـامـ حـرـامـ عـلـىـ مـنـ قـدـرـ عـلـىـ نـسـخـهـ وـقـصـرـ وـالـحمدـ لـلـهـ وـحـدـهـ .

٨

## بيثاق ولی الزماں

وهو نص العهد الذى وضعه حزة بن على ليؤخذ على الداخلين فى دعوته ، ولا يزال يؤخذ  
اليوم على الدروز الذين ينتظرون فى سلك « العقاد » . مقتول عن المجموعة الخطية التى أشرنا إليها

توكلت على مولانا الحاكم الأحد ، الفرد الصمد ، المنزه عن الأزواج  
والعدد ؛ أقر فلان بن فلان إقراراً أو جبه على نفسه ، وأشهد به على روحه ،  
في صحة من عقله وبدنه ، وجواز أمره طائعاً غير مكره ولا مجبر ، أنه قد  
تبرأ من جميع المذاهب والمقالات والأديان والاعتقادات ، كلها على أصناف  
اختلافاتها ، وأنه لا يعرف شيئاً غير طاعة مولانا الحاكم جل ذكره ، والطاعة  
هي العبادة ، وأنه لا يشرك في عبادته أحداً مضى أو حضر أو ينتظر ، وأنه  
قد سلم روحه وجسمه وماله وولده وبجميع ما يملكه مولانا الحاكم جل ذكره ،  
ورضى بجميع أحكامه له وعليه ، غير معترض ولا منكر لشيء من أفعاله  
ساهه ذلك أم سره ، ومتى رجع عن دين مولانا الحاكم جل ذكره الذى  
كتبه على نفسه ، وأشهد به على روحه ، أو أشار به إلى غيره ، أو خالف  
شيئاً من أوامره ، كان بريأاً من البارى المعبود ، واحترم الإفادة من جميع  
الحدود ، واستحق العقوبة من البار العلى جل ذكره ؛ ومن أقر أن ليس  
له في السما إله معبود ، ولا في الأرض إمام موجود ، إلا مولانا الحاكم جل  
ذكره كان من الموحدين ، الفاييزين . وكتب في شهر كذا وكذا من سنة كذا  
وكذا من سنين عبد مولانا جل ذكره ، وملوكه حزة ابن على ابن أحمد هادى  
المستجيبين المنتقم من المشركين والمرتدين ، بسيف مولانا جل ذكره وشدة  
سلطانه وحده .

## ثبات المصادر

نورد فيما يلي ، أهم المصادر التي رجعنا إليها أو استشرناها في البحث  
والتحقيق من شرقية وغربية :

### ١ - المصادر العربية

كتاب ولاة مصر وقضاتها لأبي عمر الكندي (المطبع بعنابة المستشرق  
جست) .

خطط المقريزى أو كتاب الموعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار  
(الطبعة الأهلية) .

اتماظ الحفاء بأخبار الأئمة الخلفاء للمقريزى (النسخة الخطية الكاملة  
المحفوظة بمكتبة سرای أحمد الثالث باستانبول . والنسخة المطبوعة بعنابة الدكتور  
جمال الدين الشيال (القاهرة ١٩٤٨) ) .

الإشارة الى من نال الوزارة لابن منجب الصيرفي .

عيون المعارف وفنون أخبار الخلاف لأبي عبد الله القضايعي (نسخة  
دار الكتب الخطية رقم ١٧٧٩ تاريخ) .

أخبار الدول المنقطعة للوزير جمال الدين أبي الحسن بن على بن كمال الدين  
الخزرجي المصري ، ويوجد منه بدار الكتب مجلد فتوغراف محفوظ برقم  
٨٩٠ تاريخ .

مرآة الزمان في تاريخ الأعيان لشمس الدين أبي المظفر يوسف بن  
قرأو على المعروف بسبط بن الجوزى ، الجزء الحادى عشر ؛ ضمن نسخة  
دار الكتب المصوره ، ويوجد منها سبعة عشر مجلداً تحفظ برقم ٥٥١ تاريخ .  
تاريخ الإسلام وطبقات المشاهير والأعلام للذهبي ، نسخة دار الكتب  
الفتوغرافية المحفوظة برقم ٤٢ تاريخ (مجلدات ٢٢ و ٢٣ و ٢٤) .

تاريخ يحيى بن سعيد الأنطاكي ، المذيل به على كتاب نظم الجواهر المعروف  
بتاريخ سعيد بن بطريق (طبع الآباء اليسوعيين) .

كتاب سير الآباء البطاركة لساويرس بن المقفع أسقف الأشمونيين، وملحقه المسمى « سير البيعة المقدسة » نقلته دار الكتب المصرية عن نسخة مكتبة باريس ويحفظ بها برقم ٦٤٣٤ ح .

كتاب الديارات لأبي الحسن على الشاشي ( طبع بغداد ١٩٥١ ) .  
تاريخ أبي هلال الصابي ( القطعة التي نشرت منه ضمن كتاب تجارب الأمم لابن مسكونيه ) .

تاريخ ابن الراهب ( طبع الآباء اليسوعيين ) .

مختصر تاريخ الدول لابن العبرى ( طبع الآباء اليسوعيين ) .  
تاريخ المكين ابن العميد المسمى « بتاريخ المسلمين » ( طبع ليتلدن سنة ١٦٢٥ ) .

تاريخ الأديار والكنائس المعروف « بتاريخ أبي صالح الأرمني » ( طبعة اكسفورد ) <sup>(١)</sup> .

تاريخ ابن الأثير ( الطبعة الأهلية ) .

المختصر في أخبار البشر لأبي الفدا .

كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر لابن خلدون ( بولاق ) .

مقالات الطالبيين لأبي الفرج الأصفهانى .

وفيات الأعيان لابن خلkan ( بولاق ) .

تاريخ القبطي المسمى أخبار العلماء بأخبار الحكاء .

نهاية الأرب للنويرى ( نسخة دار الكتب الفتوغرافية رقم ٥٤٩  
معارف عامة ) المجلدات ٢٠ إلى ٢٦ .

كتاب صبح الأعشى لأبي العباس القلقشندي .

النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة لابن تغري بردى ( طبعة دار الكتب ) .

حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة للسيوطى .

(١) يبدو من بعض البحوث الحديثة أن « تاريخ أبي صالح الأرمني » هذا ، ليس إلا جزءاً من مؤلف أكبر ، وأن القسم الذي طبع منه هو الجزء الخاص بالأديار والكنائس في الوجه القبلي ، وأن المؤلف العام المنسوب لأبي صالح ، هو في الحقيقة لأب المكارم جرجس بن مسعود من مؤلف القرن الثالث عشر الميلادي .

كتاب الفرق بين الفرق لأبي منصور عبد القاهر البغدادي .  
الملل والنحل للشهرستاني (على هامش كتاب الفصل لابن حزم) .  
رسالة الرد على الباطنية للغزالى المطبوعة بعنایة المستشرق جولدسيهير .  
كشف أسرار الباطنية وأخبار القراءة لحمد بن مالك (القاهرة ١٩٥٥) .  
تاريخ جبل لبنان ، مؤلف مجھول (مخطوط بدار الكتب رقم ١٦ م) .  
معجم البلدان لياقوت الحموي .  
مصر الإسلامية لحمد عبد الله عنان .

#### مصادر إسماعيلية

راحة العقل للداعي حميد الدين الكرمانى المنشور بعنایة الدكتورين محمد  
كامل حسين ومحمد المصطفى حلمى (القاهرة ١٩٥٢) .  
دعائم الإسلام وذكر الحلال والحرام والقضايا والأحكام للقاضى  
أبى حنيفة النعيمان بن محمد التميمي (الجزء الأول) المنشور بعنایة السفير آصف  
ابن على أصغر فيضى (القاهرة ١٩٥١) .  
شرح الأخبار في فضائل النبي الخاتم وآل المصطفى الأخبار للقاضى  
النعمان المذكور نسخة مصورة بدار الكتب المصرية .  
كتاب المهمة في آداب اتباع الأئمة للقاضى النعيمان المذكور ، ونشر بعنایة  
الدكتور محمد كامل حسين (القاهرة) .  
سيرة المؤيد في الدين داعي الدعاة المنشور بعنایة الدكتور محمد كامل  
حسين (القاهرة ١٩٤٩) .  
السجلات المستنصرية المنشور بعنایة الدكتور عبد المنعم ماجد (القاهرة  
١٩٥٤) .  
المجالس المستنصرية للداعي ثقة الإمام علم الإسلام ، المنشور بعنایة  
الدكتور كامل حسين (القاهرة) .  
«في نسب الخلفاء الفاطميين» ، أسماء الأئمة المستورين كما وردت في كتاب  
أرسله المهدى عبيد الله إلى ناحية اليمن (قطعة مستخرجة من كتاب الفرائض  
وحدود الدين نسخة خطية) تقديم الأستاذ حسين بن فيض الله الهمданى .  
استثار الإمام ، لأحمد بن محمد النسابورى ، رسالة نشرت بعنایة

المستشرق . إيقانوف بمجلة كلية الآداب (جامعة القاهرة) في عدد ديسمبر سنة ١٩٣٦ (ص ٨٩ - ١٠٧) .

سيرة الحاجب جعفر بن علي وخروج المهدى ، رسالة نشرت بعنوان المستشرق المذكور بمجلة الكلية في نفس العدد (ص ١٠٧ - ١٣٣) . الرسالة الواعظة ، في نفي دعوى ألوهية الحاكم ، للداعى حميد الدين الكرمانى ، نشرت بعنوان الدكتور محمد كامل حسين في مجلة كلية الآداب (عدد مايو ١٩٥٢) .

### رسائل الدعاة السرية

ومنها بدار الكتب المصرية عدة مجموعات مخطوطة .

(١) مجموعة كاملة من رسائل حمزة بن علي وتحمل رقم ٣٧ عقائد النحل .

(٢) نسخة أخرى من رسائل حمزة بن علي (ناقصة) وتحفظ برقم ١٣٣ عقائد النحل .

(٣) رسائل المقني وآخرين وتحفظ برقم ١٣٨ عقائد النحل .

(٤) الرسالة الدامغة في الرد على النصيري وغيرها وتحفظ برقم ٥٤ عقائد النحل .

(٥) مجموعة رسائل تحمل رقم ٣٥ عقائد النحل .

(٦) مجموعة أخرى تحمل رقم ٢٠ عقائد النحل .

(٧) مجموعة رسائل أخرى تحمل رقم ٣٩ عقائد النحل :

### ٢ - المصادر الغربية

Von Mueller : Der Islam.

Wuestenfeld : Geschichte der Fatimiden.

Goldziher : Die Religionen des Orients.

Goldziher : Streitschrift des Gazali gegen die Batinijà-Sekte (Einleitung).

Silvestre de Sacy : Exposé de la Religion des Druzes.

Dozy : Essai sur l'Histoire de l'Islamisme.

Lane-Poole : History of Egypt in the Middle Ages.

Encyclopédie de l'Islam.

Finlay : Byzantine Empire.

W. Besant & E. H. Palmer : Jerusalem.

كتب اسماعيلية

W. Ivanow : Ismaili Tradition concerning the Rise of the Fatimids (Oxford 1942).

W. Ivanow : The Alleged Founder of Ismailism (Bombay 1946).

W. Ivanow : A Creed of the Fatimids (a Summary of Taj-ul-Aqa'id) (Bombay 1936)

W. Ivanow : Brief Summary of the Evolution of Ismailism (Brill, Leyden, 1952).

# فهرست الموضوعات

صفحة

٩

مقدمة

## الكتاب الأول

### الحاكم بأمر الله

|                                                |     |                  |
|------------------------------------------------|-----|------------------|
| — مصر وقت الفتح الفاطمي                        | ١٨  | الفصل الأول      |
| — نظرية الإمامة الشيعية                        | ٣٤  | الفصل الثاني     |
| — نسب الخلفاء الفاطميين بين المنكرين والمويدين | ٤٧  | الفصل الثالث     |
| — المغر والعزيز                                | ٧٧  | الفصل الرابع     |
| — بداية عصر الحاكم بأمر الله                   | ٨٥  | الفصل الخامس     |
| — القتل سياج الطغيان                           | ١٠٣ | الفصل السادس     |
| — المراسيم الاجتماعية والدينية                 | ١٢٤ | الفصل السابع     |
| — شخصية الحاكم وخلاله                          | ١٥١ | الفصل الثامن     |
| — الأحداث الخارجية                             | ١٧٥ | الفصل التاسع     |
| — رهط الدعاة                                   | ١٩٢ | الفصل العاشر     |
| الفصل الحادى عشر — ذروة الحفاء                 | ٢٠٩ | الفصل الحادى عشر |
| الفصل الثاني عشر — معرك الأساطير               | ٢٢٨ | الفصل الثاني عشر |
| الفصل الثالث عشر — عصر الخلفاء                 | ٢٤٤ | الفصل الثالث عشر |

## الكتاب الثاني

### الدعوة السرية الفاطمية

|                                          |     |
|------------------------------------------|-----|
| الفصل الأول — ماهية الدعوة ومذهب التأويل | ٢٥٢ |
| الفصل الثاني — مراتب الدعوة السرية       | ٢٦٥ |

صفحة

|                                                            |     |
|------------------------------------------------------------|-----|
| الفصل الثالث - نشأة الدعوة وتطوراتها ... ... ... ... ...   | ٢٨٠ |
| الفصل الرابع - النظريات والرسائل الإلحادية ... ... ... ... | ٢٩٤ |
| الفصل الخامس - مذهب الدروز ... ... ... ...                 | ٣١٤ |

### الكتاب الثالث

#### خواص العصر الفاطمي السياسية والاجتماعية والعقلية

|                                                         |     |
|---------------------------------------------------------|-----|
| الفصل الأول - نظم الدولة الفاطمية ... ... ... ... ...   | ٣٢٦ |
| الفصل الثاني - الأعياد والرسوم الفاطمية ... ... ... ... | ٣٤٩ |
| الفصل الثالث - الحركة الفكرية ... ... ... ...           | ٣٦١ |

#### وثائق وسجلات فاطمية

|                                                               |     |
|---------------------------------------------------------------|-----|
| ١ - أمان جوهر إلى الشعب المصري ... ... ... ... ...            | ٣٧٢ |
| ٢ - كتاب المعز ل الدين الله إلى زعيم القرامطة ... ... ... ... | ٣٧٥ |
| ٣ - سجل حاكم بتوالية قاضي القضاة ... ... ... ...              | ٣٨٥ |
| ونص كتاب الحاكم إلى الحسين بن النعمن القاضي ... ...           | ٣٨٨ |
| ٤ - نص السجل الذي أصدره الحاكم بأمر الله عقب مقتل بر جوان     | ٣٨٩ |
| ٥ - وقفية الحاكم بأمر الله على الجامع الأزهر ودار الحكمة ...  | ٣٩٠ |
| ٦ - سجل بإقامة داعي الدعوة للدولة والمشابعة لها ...           | ٣٩٣ |
| ٧ - السجل المعلن ... ... ... ... ...                          | ٣٩٧ |
| ٨ - ميثاق ولی الزمان ... ... ... ... ...                      | ٤٠٣ |
| ثبت المصادر ... ... ... ... ...                               | ٤٠٤ |

## فهرست البلدان والأماكن

|                                    |                                    |
|------------------------------------|------------------------------------|
| البرتغالية : جبال : ٤٤             | أتروريا : ٢٩                       |
| برقة : ٢٢ ، ٧٧ ، ١٧٥ ، ١٧٩ ، ١٧٩   | أذربيجان : ٥٠                      |
| ، ٣٣٥٦ ، ١٨٨ ، ١٨٧ ، ١٨١ ، ١٨٠     | الإحساء : ٢٨٧                      |
| ٣٣٨                                | اسبانيا : ١٢١                      |
| بركة الحب : ١٢٧                    | الإسكندرية : ٢٢ ، ٣٢ ، ٣٩ ، ٤٢     |
| الستان : ١٢٨                       | ، ٢٣٦ ، ١٨٩ ، ١٨٤ ، ١٨١ ، ٧٧       |
| بسنان سردوس : ٨٣                   | ٣٤٦ ، ٣٤٣ ، ٣٣٨                    |
| بسنان قصر اللؤلؤة : ٩٩             | أسوان : ٣٤٦                        |
| بسنان المقس : ٣٠٥                  | الأشمونين : ١٠                     |
| بسنام : ٢٩٨                        | أصبهان : ٥٢                        |
| البصرة : ٤٩ ، ٤٠                   | أفافية : ١٧٧                       |
| بغداد : ٥٤ ، ٦٧ ، ٦٣ ، ٥٦ ، ٥٤     | إفريقيا : ١٨ ، ٦٧٧ ، ٦٩٦ ، ٥٤ ، ٢٠ |
| بلاد الروم : ١٤١ ، ١٤٠             | ، ١٨١ ، ١٨٠ ، ١٧٥ ، ١٠٢ ، ٩٤       |
| بلبيس : ٦٧٨                        | ٢٨٧ ، ٢٨١ ، ٢٥٢ ، ١٨٧ ، ١٨٢        |
| البيت الحرام : ٢٩٠                 | ٣٤٣ ، ٣٣٥ ، ٢٨٩                    |
| بيت المقدس : ٨٧                    | ألمانيا النازية : ١٧٢ ، ١٢١        |
| ، ١٣٦ ، ٨٩ ، ٨٨ ، ٨٧               | أمريكا : ١٧١                       |
| ٢٨٢ ، ١٣٨ ، ١٣٧                    | الأندلس : ١٨٧ ، ١٨٦ ، ٩٠ ، ١٨      |
| بيروت : ١٧٧                        | أسطاكية : ١٤١ ، ٨٢ ، ٧٩ ، ١٠       |
| تركيا الكمالية : ١٢٠               | ١٧٧ ، ١٧٦                          |
| تنيس : ٧٨ ، ٢١٦ ، ١٨٥              | الأهواز : ٥٢ ، ٥١ ، ٤٩             |
| تونس : ٣٣٥                         | أوروبا : ٢٤٩ ، ٢٤٤ ، ٢٥٠           |
| جامع ابن طولون : ١٢٦               | إيطاليا الفاشية : ١٧٢              |
| الجامعة الأزهر : ٣٢ ، ٩            | باب البحر : ١٠٨                    |
| ٧٦ ، ٧٥ ، ٣٢ ، ٩                   | باب التبانين : ٢٦٣                 |
| ٨٣ ، ١٥٤ ، ١٢٧ ، ١٢٥ ، ٩١          | باب الزهرة : ١٣٠                   |
| ١٦٣ ، ١٦٤ ، ١٩٤ ، ١٩٧              | باب العيد : ٣٥٢                    |
| ١٥٥ ، ٣٥٧ ، ٣٩٤ ، ٣٠٥              | باب الفتوح : ١٢٥                   |
| ٢٦٥ ، ٢٦٥                          | باب النصر : ١٢٥                    |
| ٣٦٤ ، ٣٦٢                          | باب الزيهد : ٣٥٥                   |
| الجامع الأنور : ١٥٦ ، ١٥٤          | باب زويلة : ٣٥٣ ، ١٤٠ ، ١٢٥        |
| جامع الحاكم : ١٥٤ ، ٨٣             | ياناس : ٣٢٠ ، ٢٠٥                  |
| الجامع العتيق (أو جامع عمرو) : ٦٤٠ | البحرين : ٢٩٠ ، ٢٨٧ ، ٢٨١          |
| ، ١١٧ ، ١١٦ ، ١١٥ ، ٨٣             |                                    |
| ٣٦٤ ، ٣٥٧ ، ٢٩٦ ، ٢٠٣ ، ١٦٤        |                                    |
| جامع القرافة : ٨٣                  |                                    |

رمادة ، قلمة : ١٨٨  
 الرملة : ١٧٦ ، ١٣٧ ، ٩٣ ، ٨١٦٧٦  
 ٢٤٣ ، ٢٨٩  
 الراها : ٧٠  
 روسيا السوفيتية : ١٢٠  
 روما : ٢٠٧ ، ١٢٤  
 الري : ٤٩  
 الزاب : ١٨  
 زقاق القناديل : ٩٧ ، ٩٦  
 سباط : ٢٨٦  
 سحلمسة : ٥٤ ، ٥١  
 سردوس ، خليج : ١٢٧  
 سلمية : ٥٣ ، ٥٢ ، ٥١ ، ٤٩ ، ٤٨  
 ٢٨٩ ، ٢٨٨ ، ٢٨٦ ، ٥٩ ، ٥٨ ، ٥٧  
 السندي : ٦٦ ، ٤٤  
 الشام : ٦٧٦ ، ٥٤ ، ٥١ ، ٣٢ ، ٢٣  
 ١٠٧ ، ١٠١ ، ٩٥ ، ٨٢ ، ٨١  
 ١٨٢ ، ١٨١ ، ١٧٨ ، ١٧٦ ، ١٧٥  
 ٢٢٣ ، ٢٠٥ ، ١٨٩ ، ١٨٧ ، ١٨٣  
 ٢٨٦ ، ٢٥٢ ، ٢٤٣ ، ٢٣٨ ، ٢٣٧  
 ٣٠٩ ، ٣٠٧ ، ٢٩٠ ، ٢٨٩ ، ٢٨٧  
 ٣٣٦ ، ٣٣٥ ، ٣٢٩ ، ٣٢٠ ، ٣١٣  
 ٣٤٣ ، ٣٣٧  
 صحراء أخبا : ٢١٥  
 صقلية : ١٨١ ، ١٧٥ ، ٩٤ ، ٢٧  
 ٣٤٣ ، ٣٣٨  
 صور : ١٧٦  
 الطارمة ، ميدان : ٩٥ ، ٩٤  
 طبرستان : ٥٠ ، ٤٩  
 طرابلس (الشام) : ٩٣ ، ٨٣ ، ٧٩  
 ١٧٩ ، ١٧٨ ، ١٧٥ ، ٩٦  
 عبدان : ٤٩  
 العراق : ٢٨٧ ، ٢٨٦ ، ٦٠ ، ٤٦  
 ٣١٣ ، ٢١١  
 عستدلان : ٣٣٦ ، ٩٦ ، ٩٣ ، ٨١  
 عسکر مکرم : ٥٩ ، ٥٨ ، ٤٩  
 عکا : ٢٢٦  
 عذاب : ٣٤٩ ، ٣٣٦

جامع القرآن : ١٨٤  
 جامع المقس : ١٥٤  
 جامع راشدة : ١٦٤ ، ١٥٤  
 جب الصحراء : ٣٠٥  
 الجزيرية : ١٩٠  
 الجبيزة : ١٣٠ ، ٣١  
 الحبشه : ١٤١  
 الحجاز : ٢١٣ ، ٣١١ ، ١٨٧ ، ٥٤  
 الحجر الأسود : ٢٩٠  
 الحرمين : ٣٣٧ ، ٢٥٢ ، ١٨١ ، ١٧٥  
 ٣٤٣ ، ٣٣٨  
 حصن شيزر : ٨٣  
 حلب : ٢٢٦ ، ١٨٦ ، ١٨٥ ، ٨٢ ، ٧٩  
 حلوان : ٢٢٩ ، ٢١٨ ، ٢٠٦ ، ١٢٧  
 ٢٣٠  
 حماه : ٨٣  
 حصن : ٢٨٩ ، ٢٨٦ ، ٨٣ ، ٥٢٦ ، ٥١٤٤٩  
 خراسان : ٥٠ ، ٤٩ ، ٤٦  
 خوزستان : ٥٨  
 دار الحكمة (أودار العلم) : ١٥٤ ، ١١٣  
 ٢٦٥ ، ٢٦٤ ، ٢٦٣ ، ١٩٤ ، ١٥٥  
 ٣٦٢ ، ٣٥٣ ، ٢٩٢ ، ٢٩١ ، ٢٨٠  
 ٣٦٤  
 دار الصناعة : ٨٣  
 دار الفطرة : ٨٤  
 درب السبع : ٢١٥  
 دمشق : ٨٢ ، ٨١ ، ٧٩ ، ٧٦ ، ٢٢  
 ٢٣١ ، ١٨٥ ، ١٨١ ، ١٧٧ ، ٨٣  
 ٣٤٣ ، ٣١٢ ، ٢٨٩  
 دمياط : ٣٤٣ ، ٣٣٦ ، ٢١٦  
 دير القصدير : ٢١٩ ، ٢١٨ ، ١٤٣ ، ١٣٨  
 دير شهران : ١٤٢  
 دير طور سينتا : ١٤٣  
 الرحمة : ١٨٦  
 رشيد : ٣٤٦  
 رضوى ، جبل : ٢٤٠  
 رفح : ٩٣  
 رقادة : ٣٣

|                     |                                       |
|---------------------|---------------------------------------|
| الخول : ٢٥٥ ، ١٨٣   | عين شمس : ١٢٧                         |
| المدينة : ٦٥٦٥٧     | غزة : ٩٦                              |
| مسجد ويدان : ١٩٧    | غارس : ٦٩٥ ، ٧٣ ، ٦٧ ، ٦٠ ، ٤٦        |
| مصر الإسلامية : ١٠٤ | ٦٣٠٧ ، ٢٩٧ ، ٢٨٧ ، ٢٨٢ ، ٢٨١          |
| ٢٤٨ ، ٢٤٤ ، ٢٤٤     | ٣١٥ ، ٣١١                             |
| ٣٥٠ ، ٣٤٩ ، ٣٤٩     | الفاططة (أو مدينة مصر) : ٦٩٧ ، ٣١     |
| ٢٥ - ٢١ ، ٢٠ ، ٢١   | ٦١٢٦ ، ١٢٥ ، ١٢٣ ، ١١٤ ، ١٠٠          |
| ٤٦٣ ، ٤٥٤ ، ٤٥٤     | ٦١٩٥ ، ١٨١ ، ١٨١ ، ١٣٩ ، ١٢٧          |
| ٤٨٦ ، ٨٥٦ ، ٨١      | ٦٣٣٣ ، ٣١٢٦ ، ٢٠٨ ، ٢٠٧ ، ٢٠٦         |
| ٤١٧١ ، ١٤٩ ، ١٤٣    | ٣٦٦ ، ٣٣٦                             |
| ٤١٨٧ ، ١٨٥ ، ١٨١    | ٣٤٣ ، ٢٨٩ ، ٢٨٢ ، ١٧٦ ، ١٣٨           |
| ٤٢٤٧ ، ٢٤٣ ، ٢٢٢    | الفيوم : ٢٢                           |
| ٤٢٨٩ ، ٢٨٨ ، ٢٨٧    | ٤٧٦ ، ٧٥ ، ٣٣ ، ٣٢                    |
| ٤٣١٣ ، ٣٠٧ ، ٣٩٦    | القاهرة المغربية : ٦٧٦ ، ٧٥ ، ٣٣ ، ٩١ |
| ٤٣٣١ ، ٣٣٩ ، ٣٢١    | ٤١٠٠ ، ٩٥ ، ٩٣ ، ٩١ ، ٨٩ - ٨٦         |
| ٤٣٤٣ ، ٣٤١ ، ٣٣٨    | ٤١٣٨ ، ١٢٧ - ١٢٣ ، ١١٥ ، ١١٤          |
| ٣٦٨ ، ٣٦٢ ، ٣٤٧     | ٤١٨١ ، ١٧٧ ، ١٦٣ ، ١٦١ ، ١٣٩          |
| ٤٤٥ ، ٣٣ ، ٢٤       | ٤٢٠٧ ، ٤٢٠ ، ١٩٩ ، ١٨٩ ، ١٨٨          |
| ٤٦٠ ، ٥٨ ، ٤٥٤      | ٤٣١٢ ، ٣٠٧ ، ٣٠٥ ، ٢٥٤ ، ٢٤٣          |
| ٤٩٥ ، ٦٩٤           | ٤٣٤١ ، ٣٣٨ ، ٣٣٧ ، ٣٣٣ ، ٣٢٠          |
| ٤١٨٧ ، ١٨١ ، ١٨١    | ٣٦٦ ، ٣٥٠ ، ٣٤٧                       |
| ٤٣٢٦ ، ٢٩٠ ، ٢٨٣    | القرافة الكبرى : ٢١٨                  |
| ٣٣٨ ، ٣٣٧ ، ٣٣٤     | قرطبة : ١٨٧                           |
| ٣٢٩                 | قسطنطينية : ٤٢٢٧ ، ١٨٤ ، ١٧٨ ، ٨٨     |
| ١٣٨ ، ١٢٨ ، ٩٩      | ٣١٠                                   |
| ١٦٣ ، ١٥٤           | قصر الذهب : ٨٣                        |
| ٢١٨ ، ٢١٨ ، ٢١٤     | القصر الغربي : ٢١٦ ، ١٢٥              |
| ٢١٨ ، ٢١٥ ، ٢١٤     | القصر الفاطمي : ٢١٦ ، ١٢٥ ، ٨٦        |
| ٢١٩                 | ٢٥٤ ، ٢٤٧ ، ٢٤٦ ، ٢٤٣ ، ٢٢٤           |
| ٢٩٠ ، ٦٩            | ٣٥٤ ، ٢٦٥ ، ٢٥٥                       |
| ٦٢ ، ٥٨ ، ٥٣        | قصر الظلقة : ٣٥٦                      |
| ٣٠٥ ، ١٢٥           | قناة : ٢٢٧ ، ١٣٨ ، ١٣٧ ، ١٣٦          |
| ١٩٠ ، ١٤١           | قوص : ٣٤٣                             |
| ٥٨                  | القبروان : ١٨٧ ، ١٨٠ ، ٥٤             |
| ٦٥                  | كربلاء : ٣٥١                          |
| ٤٣٥                 | كنيسة أبي شحودة : ١٤١                 |
| ٣١٢ ، ٧٤ ، ٧٣       | كنيسة القبر المقدس : راجع قناة        |
| ٦٠ ، ٥٩ ، ٥٨        | الكنيسة القبطية : ٢٣٢ ، ١٤١           |
| ٣١١                 | الكوفة : ٢٩١ ، ١٨٩ ، ١٨٣ ، ٥٩ ، ٤٩    |
| ٣٤٣ ، ٣٣٤ ، ٣١٣     |                                       |

## فهرست الأعلام

- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>ابن رجاء النصراوي : ٢٣٢</p> <p>ابن رزام : ٤٨ ، ٥٠ ، ٤٩ ، ٤٨<br/>٧٥ ، ٧٣ ، ٦٩</p> <p>ابن زولاق : ١٢ ، ٦٩ ، ٣٩ ، ٣٥٠ ، ٤٣٥</p> <p>ابن سبا ، عبد الله بن وهب : ٢٩٧</p> <p>ابن سورين، أبو منصور: ٣٢٤ ، ١٠٠ ، ٩١</p> <p>ابن شربين : ١٣٧</p> <p>ابن شداد ، عبد العزيز : ٥٢ ، ٦٩ ، ٧٤</p> <p>ابن طولون : ٢٢</p> <p>ابن عبادون ، الكاف : ١١٣ ، ١١٤ ، ٣٣٠</p> <p>ابن عمار الكشامي ، الحسن : ٩٤ ، ٩١ ، ٣٠٥</p> <p>ابن قرأو على ، شمس الدين : ١١ ، ٣٦٧</p> <p>ابن فلاقيس : ٣٦٧</p> <p>ابن كلس ، يعقوب : ٨٠ ، ٨٢ ، ٩٢</p> <p>ابن مدرار : ٥٤</p> <p>ابن مسكيين : ٢١٨</p> <p>ابن مهذب : ٨٤</p> <p>ابن نسطاطس : ١٤٤ ، ١٦٨ ، ١٦٦ ، ٣٦٤</p> <p>ابن هاني<sup>١</sup> : ٢٨ ، ٣٢</p> <p>ابن يوفس ، عل : ١٥٦ ، ٣٦٤</p> <p>أبو بكر ، الخليفة : ٤٣ ، ١٤٦ ، ٣٠٠</p> <p>أبو بكر الباقلي : ٥٤ ، ٥٦ ، ٧٤</p> <p>أبو بكر الحداد : ٣٦٢</p> <p>أبو جعفر الحمال : ١٩٨ ، ٣٠٨</p> <p>أبو جعفر الحسيني : ٢٩</p> <p>أبو جعفر الكلبي : ٦٧</p> | <p>ابراهيم بن القاسم (الرقيق) : ٣٦٩</p> <p>ابراهيم باشا المصرى : ٣١٨</p> <p>ابن أبي الصلت : ٣٦٨</p> <p>ابن أبي طي : ٣٤٤</p> <p>ابن أبي نجدة : ١٠٧</p> <p>ابن الأثير : ٥٢ ، ٧٩</p> <p>ابن الأغلب : ٥٤</p> <p>ابن الجباب : ٣٦٧</p> <p>ابن المراح الطافى : ٩٣</p> <p>ابن الخلال : ٣٦٧</p> <p>ابن الصابى : ١٠ ، ٢٢٢ ، ٢٢١</p> <p>ابن الصيرفى : ١٥٦ ، ٣٦٧</p> <p>ابن الطوير : ١٢ ، ٣٥١ ، ٣٥٠ ، ٣٤٤ ، ٣٣٦</p> <p>ابن العبرى : ٣٥٧ ، ٣٦٧</p> <p>ابن العميد ، المكين : ١١ ، ٢٣١ ، ٢٣٠</p> <p>ابن العوام ، محمد بن عبد الله : ١١٦ ، ٣٣٨ ، ٣٥٠ ، ٣٤٤</p> <p>ابن المؤمن : ١٢ ، ٣٦٧</p> <p>ابن النجار : ٦٨</p> <p>ابن اللديم : ٤٨ ، ٧٥ ، ٧٣ ، ٧٠ ، ٥٠</p> <p>ابن الظيم : ١٥٧ ، ٣٦٤</p> <p>ابن باشاذ : ٣٦٦</p> <p>ابن بدوس : ٢١٩</p> <p>ابن برకات التحوى : ٣٦٧</p> <p>ابن تغري بردوى ، أبو الحasan : ١٠ ، ١١</p> <p>ابن حجر ، الحافظ : ٥٣ ، ٦٨ ، ٥٤ ، ٧٤</p> <p>ابن حزم ، الفيلسوف : ٥٣ ، ٧٤</p> <p>ابن خلدون : ٥٣ ، ٥٤ ، ٥٥ ، ٥٥٥ ، ٢٨٦</p> <p>ابن خلکان : ١١ ، ٥٣ ، ٢٣٣ ، ٧٤</p> <p>ابن دواس ، الحسين : ٢١٤ ، ٢١٦ ، ٢١٧ ، ٢٢٦ ، ٢٢٣ ، ٢٢٢ ، ٢٢٠</p> <p>٢٤٢</p> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>أحمد بن إسحائيل بن محمد بن إسحائيل : ٥٣<br/>         أَحْمَدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ التَّقِيِّ : ٥٧<br/>         أَحْمَدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَيْمُونٍ : ٤٩ ، ٥٢ ، ٤٩<br/>         ٢٨٦ ، ٢٨٧<br/>         أَحْمَدُ بْنُ عَلٰى بْنِ الْإِخْشِيدِ : ٢٣<br/>         أَحْمَدُ بْنُ عَلٰى بْنِ عَبْدِ اللَّهِ : ٥٨<br/>         أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاعِيلِ : ٤٨<br/>         أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ الْقُشْوَرِيِّ : ١١٤ ، ٢٢٠<br/>         أَحْمَدُ بْنُ هَاشَمِ الْمَصْرِيِّ : ٣٦٦<br/>         الْأَخْرَمُ (الْحَسَنُ بْنُ حِيَدْرَةَ الْفَرَغَانِيِّ) : ١٩٨ ، ٢٠١ ، ٢٠٠ ، ١٩٩ ، ٢٠٢ ، ٢٠٢<br/>         ٢٩٥<br/>         الْإِخْشِيدُ (مُحَمَّدُ بْنُ طَنْجٍ) : ٢٢٠ ، ٢٠١<br/>         ٩٨ ، ٢٤٦ ، ٢٣<br/>         إِدْرِيسُ، الدَّاعِيُ عَمَادُ الدِّينِ : ٤١٤ ، ٤٠<br/>         ٧٣ ، ٧١ ، ٦٤ ، ٥٩ ، ٥٨<br/>         أَرْسَانِيوسُ (أو ارْسَانِيُسُ) : ٤٨٨ ، ٤٨٧<br/>         ١٣٩ ، ١٣٨<br/>         أَرْسَطُو : ٢٧٠<br/>         أَرْيَسْطِيُسُ : ٨٧ ، ٨٨ ، ١٧٩ ، ١٧٨ ، ٨٩<br/>         أَسَامَةُ بْنُ مُحَمَّدِ الْلَّغْوِيِّ : ١١٣<br/>         اسْكَنْدَرُ بُورْجِيَا : ١٢١<br/>         إِسْمَاعِيلُ بْنُ جَعْفَرِ الصَّادِقِ : ٤٠ ، ٤٦ ، ٥٦ ، ٥٧<br/>         ٢٥٢ ، ٢٥٢ ، ٧٥ ، ٧٦ ، ٦٤ ، ٥٧<br/>         ٢٨٥ ، ٢٦٩ ، ٢٦٨<br/>         إِسْمَاعِيلُ بْنُ مُحَمَّدِ التَّمِيُّعِيِّ : ٤٣٠ ، ١٩٨<br/>         ٣١٠ ، ٣٠٨<br/>         إِسْمَاعِيلِيَّةُ : ٢٥٢ ، ٢٦٩ ، ٢٧٦<br/>         ٣٠٢ ، ٢٨٥<br/>         الْأَغَالِبَةُ : ٢٠ ، ٢٧ ، ٢٨١<br/>         افْتَكِينُ التَّرْكِيُّ : ٧٩ ، ٨١<br/>         الْأَفْسَلُ شَاهِنْشَاهُ : ٢٩٢ ، ٢٣١ ، ٣٤٦<br/>         ٣٦٨<br/>         أَفْلَاطُونُ : ٢٧٠<br/>         الْأَلْبَيْتُ : ٣٣ ، ٣٥ ، ٣٧ ، ٣٨<br/>         ٤٤ ، ٤٦ ، ٤٧ ، ٤٧ ، ٥٠ ، ٥٢ ، ٥٣<br/>         ٥٦ ، ٦١ ، ٦٢ ، ٦٤ ، ٦٥ ، ٧٣<br/>         ٧٤ ، ٣٤٢ ، ٣٤٠ ، ٣٤٢<br/>         الْأَلْزِيرِيُّ : ١٧٩ ، ١٨٠ ، ١٨١       </p> | <p>أَبْرَجَعْفَرُ التَّمَحَاسُ : ٣٦٢<br/>         أَبْرَحَمَدُ الْأَسْفَرَلِيُّ : ١٨٣ ، ٥٦<br/>         أَبْرَحَسْنُ بْنُ عَلٰى الْمَغْرِبِيِّ : ١٨٢<br/>         أَبْرَحَسْنُ بْنُ الْأَسْوَدِ : ٢٨٩ ، ٢٨٨<br/>         أَبْرَحَسْنُ الْقَدُورِيِّ : ١٨٣ ، ٥٦<br/>         أَبْرَحَطَابُ (مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي زَيْنَبِ) : ٤٩<br/>         أَبْرَبَكَرُ الْطَّرَطُوشِيُّ : ٣٦٨<br/>         أَبْرَحَمَدُ الْأَنْطاَكِيِّ (الرَّقْعَمِيُّ) : ٣٦٩<br/>         أَبْرَرَكُوَّةُ : ١٨٦ ، ١١٣ ، ١٩٠<br/>         أَبْرَشَكَرُ الْدِيَصَافِ : ٧٠<br/>         أَبْرَصَالِحُ الْأَرْمَنِيُّ : ٢٣٠ ، ١١<br/>         أَبْرَطَاهِرُ السَّلْفِيُّ : ٣٦٧ ، ٣٦٦<br/>         أَبْرَطَاهِرُ ، سَلِيمَانُ : ٢٩٠<br/>         أَبْرَعَدَالِهُ الشَّيْعِيُّ : ٤٥ ، ٢٧ ، ٢٦ ، ٤٥<br/>         ٢٨٧ ، ٦٠<br/>         أَبْرَعَدَالِهُ الْمَوْصِلِيُّ : ٩٢<br/>         أَبْرَعَدَالِهُ الْيَمِنِيُّ : ٣٦٤<br/>         أَبْرَعَالْعَرَبُ (شَرْوَطُهُ) : ٢٤٢ ، ٢٣٠<br/>         أَبْرَعَرُوسُ : ٢١٦ ، ٢١٥<br/>         أَبْرَعَعَرُ الْكَنْدِيُّ : ٣٦٢<br/>         أَبْرَغَالِبُ بْنُ أَبِرَاهِيمَ : ١٠٧<br/>         أَبْرَغَفْتَرُ بْنُ مَالِكِ بْنِ سَعِيدٍ : ١١٦<br/>         أَبْرَغَفْتَرُ الدَّمِيَاطِيُّ : ٣٦٧ ، ٣٦٦<br/>         أَبْرَغَالْفَرَجُ الْأَصْفَهَانِيُّ : ٤٥<br/>         أَبْرَغَالْقَضَائِلُ بْنُ حَدَّانُ (سَعْدُ الدُّولَةِ) : ٨٢<br/>         ١٨٥ ، ٨٣<br/>         أَبْرَقَالَمَسُونُ الْجَزَرِيُّ : ١٨٣<br/>         أَبْرَقَالَمَسُونُ الْجَرْجَرِيُّ : ١١٥ ، ١١٤<br/>         أَبْرَقَالَمَسُونُ الْزَّبِيدِيُّ : ١٥٣<br/>         أَبْرَقَالَمَسُونُ الْبَرِيدِيُّ : ١٨٠<br/>         أَبْرَقَالَمَسُونُ الْمَهَدِيُّ : ٢٨٩<br/>         أَبْرَقَالَمَسُونُ عَبِيِّيُّ ، القَاضِيُّ : ٣٣٢<br/>         أَبْرَقَالَمَسُونُ الْخَرَاسَانِيُّ : ٢٩٧ ، ٥٠<br/>         أَبْرَقَالَمَسُونُ الْبَرِدِيُّ : ٣٠٨ ، ١٩٨<br/>         أَبْرَقَالَمَسُونُ الْحَارِسِيُّ : ٥٠<br/>         أَبْرَقَالَمَسُونُ الْأَبِيُورِدِيُّ : ٥٦<br/>         الْإِنْتَا عَشْرِيَّةُ : ٢٤٠<br/>         أَبْرَقَالَمَسُونُ الْعَوَامِيُّ : ٢٠٤       </p> |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

بنجوتكيين : ٩٣ ، ٩٢ ، ٨٢ ، ٨١ ، ٨٠  
 بنو أمية : ١٨٧ ، ٤٦ ، ٣٣  
 بنو العباس : ٦٤٦ ، ٤٥ ، ٣٢ ، ١٨  
                   ١٨٣ ، ١٤٥ ، ٥٤  
 بنو العمان : ٣٦٢ ، ٢٥٤  
 بنو حسان : ١٨٢ ، ٨٢ ، ٧٩ ، ٧٧  
                   ١٨٦ ، ١٨٥  
 بنو قرة : ١١٢  
                   ١٨٧ ، ١٨٠ ، ١٥٣ ، ١١٢  
                   ٢١٩ ، ٢١٦ ، ١٨٩ ، ١٨٨  
 بولس الرسول : ٢٣١  
 البيزنطيون (الروم) : ١٤٠ ، ٧٩  
                   ٣٣٥ ، ١٧٧  
 تكين الخزري : ٢٠  
 تموصلت بن يكار : ١٨٢ ، ١٠٢  
 تيودورا ، الإمبراطورة : ٣٣٦

## ج - خ

جعفر الصادق : ٥٧ ، ٥٥ ، ٥١ ، ٣٦  
                   ٦١ ، ٦٥ ، ٦٦ ، ٦٨ ، ٦٩ ، ٦٩  
                   ٧٠ ، ٧٠ ، ٧٠  
                   ٣٤٥ ، ٢٦٩ ، ٢٦٨ ، ٧٥ ، ٧١  
 جعفر بن الفرات : ٣١ ، ٢٩ ، ٢٤ ، ٢٣  
 جعفر بن فلاح : ٧٦  
 جعفر بن محمد : ٢٨٥  
 جعفر بن محمد بن اسحاعيل : ٥٣  
 جعفر بن منصور الين : ٧٣ ، ٦١  
 جعفر بن يحيى البرمكي : ٥٤  
 جعفر بن يوسف : ١٨١  
 جمال الدين المصري ، الوزير : ١١  
                   ٢٠٦ ، ١٩٩  
 الجمعية الإماماعيلية : ١٤ ، ١٣  
 الجوانية : ١١١  
 الجودرية : ٣٣٥ ، ١١١  
 جوهر الصقلي : ٤٣١ ، ٣٠ ، ٢٩ ، ٢٧  
                   ٦١٢٥ ، ١٠٠ ، ٨١ ، ٧٧ ، ٧٦ ، ٣٢  
                   ٣٤٦ ، ٣٣٢ ، ٢٩٠  
 الجويري : ٦٦  
 جيش بن الصمصامة : ٩٥ ، ٩٣ ، ٨٩  
                   ١٧٨ ، ١٧٧ ، ١٧٦ ، ١٠٢ ، ١٠١

الإمامية الشيعية : ٣٩ ، ٣٦ ، ٣٥ ، ٣٤  
                   ٢٧٠ ، ٢٥٧ ، ٤٦ ، ٤٢  
 الإمامية الفاطمية : ٣١٤ ، ١٩٦ ، ١٩٤  
                   ٣٦٧ ، ٢٩٢ ، ٦٠  
 الأمر بالحكم الله : ٦٨٨ ، ١٠ ، ١٠  
 الأنطاكي ، يحيى بن سعيد : ٦١٥٨ ، ١٤٧ ، ١٣٩ ، ١٢٠ ، ١٠٤  
                   ٦٢٠٦ ، ٢٥٥ ، ٢٠٤ ، ١٩٨ ، ١٦٧  
                   ٢٢٢ ، ٢٢٠ ، ٢٠٨  
 الأئمة المسترورو : ٦٦٢ ، ٦٠ ، ٥٧  
                   ٢٨٨ ، ٧٢ ، ٦٦ ، ٦٥ ، ٦٣  
 المؤمن البطائحي : ٢٩٢  
 إيلانوف ، فلاديمير : ٦٥٤ ، ٥١ ، ١٤  
                   ٦٢٦ ، ٧٥ ، ٧٤ ، ٧٢ ، ٧١ ، ٦٩  
                   ٢٧٦ ، ٢٧٥ ، ٢٧٤ ، ٢٦٢  
 إينال الطويل : ١٨٨

## ب - ت

البابوية : ١٣٨  
 باديس بن المنصور : ١٧٩  
 باديس بن يوسف بن زيري : ٦٩٤  
                   ١٨٤ ، ١٧٩ ، ١٠٢  
 بارديسان : ٧٠  
 باسيل الثاني : ٤ ، ١٧٦ ، ٩٦ ، ٨٣ ، ٨٢  
                   ٢٢٧ ، ١٨٥ ، ١٨٤ ، ١٧٨ ، ١٧٧  
 الباطنية (والدعوة) : ٦٢٥٨ ، ٦٥ ، ٥١  
                   ٢٨٨ ، ٢٨٥ - ٢٨١  
 بدر الجمال : ٤ ، ٢٣١ ، ٣٢٩ ، ١٢٣  
                   ٣٤٦ ، ٣٣٦  
 بدر (وزير فاتك) : ٢٢٧  
                   ٣٣٥ ، ١٧٨ ، ٤٩  
 البربر : ٨٠  
 برجوان الصقلبي ، أبو الفتوح : ٤ ، ٨٠  
                   ٤ ، ١٧٦ ، ١٠٨ ، ١٠٦ ، ١٠٠ - ٩٠  
                   ٦٣٣٠ ، ٣٠٥ ، ١٨١ ، ١٧٩ ، ١٧٨  
                   ٣٣٦ ، ٣٣١  
 البرذهي : ٢٨٢  
 برقة ، قبيلة : ٣٢  
 بل يكن ، المنصور بن باديس : ١٧٩  
 بعين الراهب : ١٤٢

الحاكم بأمر الله : ٩ - ١٤ ، ٤١ ، ٥٦ ، ٦٠ ، ٦٣ ، ٦٦ ، ٧٣ ، ٨٣ ، يختلف  
أبا العزيز ، مولده وقصة أمه النصرانية ٨٦ ، ٨٧ ، كيف تم ولادته ٨٧ ، ٨٩ ، ٨٨ ،  
يدخل القاهرة بموكب الخلافة ٩١ ، يولي ابن دواس وبرجون الحكم ٩٢ ، ٩٣ ، سيرته  
في بداية حكمه ٩٤ ، ٩٥ ، ٩٦ ، شعوره بطنين  
برجون وتدبر مقتله ٩٨ ، ٩٩ ، توليه  
الحسين بن جوهر ١٠٠ ، مجلسه الليل  
١٠١ ، ١٠٢ = ١٠٣ ، ١٠٣ ، ١٠٤ ، كيف تصوره الرواية الإسلامية ،  
١٠٥ ، ١٠٦ ، فتكه برجال الدولة ١٠٧ ،  
١٠٨ ، ١٠٩ ، ١١٠ ، ١١١ ، يندو مثار الروع  
١١٤ ، ١١٥ ، ١١٦ ، ١١٧ ، الفرض من سياساته الدموية ١١٨ ،  
١١٩ = ١٢٨ ، مراسيمه الاجتماعية  
١٢٩ ، يأمر بقتل الكلاب والخنازير ،  
١٣١ ، سعيه لمقاومة الغلاء ١٣٢ ، حجره على النساء  
١٣٣ و ١٣٤ ، ١٣٥ = ١٣٥ ، هدمه لقمامه  
١٣٧ ، ١٣٨ ، ١٤٦-١٤١ ، ١٣٩ = ١٤١ ،  
١٤٩ ، ١٤١-١٥١ ، بذلك وجوده ١٥٢ و ١٥٣ ،  
أعماله الإنسانية ١٥٤ ، وقوفه على دار  
الحكمة والأزهر ١٥٥ ، عتقه للرقيق وحمايته  
للغات والآداب ١٥٥ ، رعايته للعلماء ١٥٦ ،  
تحقيقه المكوس وتبنيه للتقد ١٥٧ ، توطينه  
للعدالة ١٥٨ ، زهذه وتشفه ١٥٩ ، تواضعه  
في مظاهره ومواكه ١٦٠ ، طوافه الليل  
١٦١ ، حياته الخاصة ١٦٢ ، تأديته لهامة  
١٦٣ ، صلواته الرسمية ١٦٤ ، تواضعه  
ويساطته ١٦٥ ، تفسير لأعماله وتصوفاته  
١٦٦ ، ١٦٧ ، ١٦٨ = ١٦٨ ، شرح لقوانينه  
الاجتماعية ١٦٩ ، ١٧١ ، ١٧٠ ، تفسير لحجره  
على النساء ١٧٢ ، تعليل لقوانين التحرم  
١٧٣ ، عبقريته = ١٧٤ ، ١٧٥ ، ١٧٦ ، ١٧٧ ،  
١٧٩ = ١٧٩ ، يستقبل السفير البيزنطي ١٧٨ ،  
١٨٤ ، يختار ولـ عـهـدـهـ ١٨٥ ، ١٨٦ ، ١٨٧ ، ١٨٨ ، ١٨٩ - ١٩٤ ، شفـهـ

- ٢٩٠ ، ٢٨٠ ، ٢٦٥ ، ٢٦٣ ، ٢٦٢  
 ، ٢٢٦ ، ٣٢٣ ، ٣٢٢ ، ٣١٥ ، ٢٩٣  
 ، ٣٣٨ ، ٣٣٢ ، ٣٣١ ، ٣٢٩ ، ٣٢٨  
 ، ٣٤٦ ، ٣٤٤ ، ٣٤٣ ، ٣٤٢ ، ٣٢٩  
 ، ٣٦٩ ، ٣٥٨ ، ٣٥٧ ، ٣٥١ ، ٣٥٠  
 ، ٢٤ ، ٢١ ، ٢٠ :  
 الـلـفـلـاءـ الـفـاطـمـيـوـنـ :  
 ، ٤٨ ، ٤٧ ، ٤٢ ، ٣٩ ، ٢٩ ، ٢٥  
 ، ٦٧ ، ٦٦ ، ٦٣ ، ٥٥ ، ٥٤ ، ٥١  
 ، ١٨٣ ، ٨٠ ، ٧٧ ، ٧٥ - ٧١ ، ٦٩  
 ، ٢٧٤ ، ٢٦٢ ، ٢٥٧ ، ٢٤٦ ، ٢٤٥  
 ، ٣٥٦ ، ٣٤٨ ، ٢٩٢ ، ٢٨٨ ، ٢٨١  
 الخندق : ٧٧  
 الخوارج : ٤٣ ، ٣٧  
 د - ز

داعي الدعوة : ١٠٨ :  
 ، ٢٥٤ ، ٢٤٧ ، ١٤٩ ، ١٠٨  
 ، ٣٣٢ ، ٣١٥ ، ٢٧٩ ، ٢٦٤ ، ٢٥٥  
 ، ٣٦٢ ، ٣٥٣ ، ٣٤٠ ، ٣٣٩ ، ٣٣٧  
 الداعي ، ثقة الإمام : ٣٨  
 داميانوس ديلاسيونوس : ١٧٧  
 الدرزي ( محمد بن إسماعيل ) : ١٩٨  
 ، ٢٩٦ ، ٢٩٥ ، ٢٠٥ ، ٢٠٢ ، ١٩٩  
 ٢٤٢ ، ٣٢١ ، ٣٢٠ ، ٣١٩ ، ٣١٥  
 ، ٢٤٢ ، ٢٠٥ :  
 ٣٢١ - ٣١٦ ، ٣١٤ ، ٣١٢ ، ٢٩٦  
 ٢٨٨ ، ٤٥ - ٣٣  
 الدعوة الشيعية :  
 ، ٨٤ ، ١٣ :  
 الدعوة الفاطمية ( والسرية ) :  
 ، ٢٤٧ ، ٢٢٢ ، ١٩٦ ، ١٩٣ ، ١٤٦  
 ، ٢٦٦ - ٢٦٣ ، ٢٥٥ ، ٢٥٤ ، ٢٥٠  
 ، ٢٨٠ ، ٢٧٦ ، ٢٧٥ ، ٢٧٤ ، ٢٧٠  
 ، ٢٩٦ ، ٢٩٤ ، ٢٩٠ ، ٢٨٨ ، ٢٨٤  
 ، ٣١٥ ، ٣١٤ ، ٣٠٤ ، ٣٠٢ ، ٢٩٧  
 - ٣٦٤ ، ٣٦٢ ، ٣٦١ ، ٣٥٩ ، ٣١٧  
 ٣٦٨  
 الدعوة الميسونية : ٢٥٠  
 دوزي ، رينهارت : ١٧٣ ، ٧٢ ، ٧١  
 ٢٨٥  
 الدولة الإخشيديّة : ٢٢ ، ٢٢  
 ، ٣٦٢ ، ٢٩ ، ٢٣ ، ٢٢

الحسين بن علي بن أبي طالب : ٤٣ ، ٣٦  
 ، ٤٨ ، ٥٦ ، ٥٩ ، ٢٦٩ ، ٢٦٨ ، ٥٩  
 ، ٣٥٤ ، ٣٥١  
 الحسين بن علي بن النعمان : ٩٧ ، ٩٦  
 ، ٣٦٣ ، ٣٣٣ ، ١٠٩ ، ١٠٨  
 الحسين بن فرج بن حوشب : ٦٠ ، ٥٩  
 الحسين بن محمد بن إسماعيل : ٥٣  
 الحسين بن محمد بن أحد بن عبد الله بن  
 ميسون : ٥٢  
 الحسين بن محمد بن طاشر : ٩٧  
 الحسين بن المغربي : ١٨٢ ، ١٨٢  
 حسين بن مهذب : ٢٧  
 الحسين بن ناصر الحمداني : ١٧٧  
 الحكم المستنصر : ١٨٧  
 الخلولية : ٢٨١  
 حدان بن الأشعث : ٢٨٧ ، ٥١ ، ٤٩  
 حزرة بن علي : ١٩٧ ، ١٩٧  
 ، ٢٣٣ ، ٢٢٥ ، ٢٠٥ ، ٢٠٤ ، ٢٠٣  
 ، ٢٤٠ ، ٢٣٩ ، ٢٢٧ ، ٢٣٥ ، ٢٣٤  
 ، ٢٩٦ ، ٢٩٥ ، ٢٧٦ ، ٢٤٣ ، ٢٤١  
 ، ٣٠٤ ، ٣٠٣ ، ٣٠٠ ، ٢٩٩ ، ٢٩٨  
 ، ٣١٦ ، ٣١٥ ، ٣١٤ ، ٣١٢ - ٣٠٦  
 ٢٢١ ، ٣٢٠ ، ٣١٩  
 حيد الدين الكرمانى ، الداعي : ٦٦٣ ، ٣٨  
 ، ٢٠٠ ، ١٩٥ ، ٧٣ ، ٦٦  
 ٣٢٧ ، ٢٧٧ ، ٢٥٧ ، ٢٠٢  
 الحوق ، أبو الحسن : ٣٦٦  
 ختكين ، داعي الدعوة : ١٨١ ، ١٣٧  
 ، ٣١٥ ، ٢٠٣  
 خرد الصقلبي : ١٠٢ ، ٩٦  
 الخطاب ، الداعية الإمامى : ٦١  
 خطير الملك ( عمار بن محمد ) : ٢١٦  
 ، ٢٣٠ ، ٢٢٦ ، ٢٢٣ ، ٢١٨ ، ٢١٧  
 الخلافة العباسية : ٢٩٠ ، ١٨٣ ، ٢٠  
 الخلافة الفاطمية : ٦٢٢ ، ٢٣٣ ، ٢٢٦٢١  
 ، ١٤٩ ، ١٤٦ ، ٩٤ ، ٧٩ ، ٧٦ ، ٣٣  
 ، ١٨٥ ، ١٨١ ، ١٨٠ ، ١٧٩ ، ١٥٢  
 ، ٢٥٤ ، ٢٥٣ ، ٢٥٢ ، ٢٢٨ ، ١٩٤

س - ش

سان جرمان : ٢٥٠  
 سانونيوس ، البطيريك : ٢٣٠  
 ساويرس بن المقفع : ١٠  
 ست الملك : ١١٥ ، ٨٩ ، ٨٨ ، ٨١  
 ١٨٤ ، ١٧٨ ، ١٤٤ ، ١٣٩ ، ١١٦  
 - ٢١٦ ، ٢١٤ ، ٢١٣ ، ٢١٢ ، ١٨٥  
 ٣٦٩ ، ٢٤٢ ، ٢٣٣ ، ٢٢٧  
 ست مصر : ٢٢٤  
 ستالين : ١٢٠  
 سعاده بن حيان : ٧٦  
 سعيد بن الحسين بن عيد الله بن ميمون : ٤٩  
 سعيد بن الحسين بن أحد بن عبد الله : ٥١  
 سعيد بن الحسين (المهدي) : ٦٠ ، ٥٣  
 ٢٨٧ ، ٦٦  
 سعيد بن سعيد الفارق : ١٠٦  
 سكين ، الداعي : ٣١٠ ، ٢٤٣  
 سليمان بن جعفر بن فلاج : ٩٣ ، ٩٢ ، ٩٣  
 ١٧٧ ، ٩٥  
 السنة : ٢٦٤ ، ١٤٧  
 السيدة العزيزية أم الحكم : ٨٩  
 سيف الدولة : ٨٢  
 السيوطي : ١٠  
 الشابشى ، أبو الحسن علي بن محمد : ٣٦٤  
 شاور بن مجير : ٣٢٢  
 الشدة العطمى : ٣٢٨  
 الشريف أبو الحسن : ٢٨٨  
 الشريف الجواوى : ٣٦٧  
 الشريف الرضى : ١٨٣  
 الشريف العابد (أخوه محسن) : ١  
 شمعون الصفا : ٢٦٩  
 الشهريستاني : ٢٨٣  
 الشيعة : ٦٧ ، ٥٤ ، ٤٢ ، ٣٩ ، ٣٣  
 ٢٦٤ ، ٢٤٠ ، ٢٣٩ ، ١٦٦ ، ١٤٧  
 ٣٤٧ ، ٢٩٧ ، ٢٨٥ ، ٢٦٦

الدولة الأموية : ٤٤ ، ٣٣  
 الدولة البيزنطية : ١٧٨ ، ١٧٦ ، ٨٢  
 ٢٢٧ ، ١٨٢  
 الدولة الحمدانية : ١٨٥  
 الدولة الطولونية : ٢٥ ، ٢٢ ، ٢٠  
 ٤٣٣ ، ٢٢ ، ٢١ ، ١٨  
 ٢٩٢ ، ٢٩٠ ، ٢٨٧ ، ٥٥  
 الدولة الفاطمية : ٢٣ ، ٢١ ، ١٢ ، ٩  
 ٤٥٠ ، ٣٩ ، ٣٣ ، ٢٩ ، ٢٦ ، ٢٥  
 ٤١٤٥ ، ١٢٥ ، ٩٢ ، ٨٥ ، ٨٠ ، ٧٣  
 ٤١٨٦ ، ١٧٥ ، ١٦٦ ، ١٦٣ ، ١٤٦  
 ٤٢٤٦ ، ٤٥٦ ، ٤٢٠ ، ١٩٢ ، ١٩١ ، ١٨٩  
 ٤٢٨٧ ، ٢٨٢ ، ٢٧٤ ، ٢٥١ ، ٢٤٧  
 ٤٣٣ ، ٣٣٣ ، ٣٣٠ ، ٣٣٩ ، ٢٩٢  
 ٤٣٦٢ ، ٣٥١ - ٣٤٦ ، ٣٤٤ ، ٣٤٠  
 ٣٦٧ ، ٣٦٣  
 دى جويه : ٧٢  
 دى ساسى : ٣١٣ ، ٢٧٥  
 الديصانية : ٧٠  
 اللاميون : ١٤١ ، ١٤٠ ، ٨١ ، ١٠  
 ٣٤٦ ، ٣٤١ ، ١٦٩ ، ١٤٥ - ١٤٣  
 ذكا الرومى : ٢٠  
 النهبي ، الحافظ : ١٦٦ ، ٦٨ ، ١١  
 الراضى ، الخليفة : ٢٠  
 الراقصة : ٢٨١  
 رجاء بن أبي الحسين : ١١٣  
 رزيلك ، الملك العادل : ٣٣١  
 الرشيد : ٦٥  
 ريان ، والى طرابلس : ٧٩  
 ريدان الصقلبى : ١٠٧ ، ٩٩ ، ٩٠  
 زخاريا ، الأنبا : ١٣٨  
 زوجة بن عيسى بن نسطورس : ١١٤  
 ٣٣٠ ، ١٤٤  
 زنانه ، قبيلة : ١٨٧  
 زويلة ، قبيلة : ٣٣٥ ، ٣٢  
 زوى ، القصيرة : ٣١١  
 الزيدى الفقيه : ٦٤

عبد العزيز بن مروان : ٨٣  
 عبد الفي بن سعيد : ١٨٤ ، ١١٣  
 عبد القاهر البغدادي : ٦٧٤ ، ٦٥ ، ٥١  
     ٢٨٣ ، ٢٨٢  
 عبد الله بن أبيايل ، الراغي : ٦٦ ، ٦٥  
 عبد الله بن جعفر الصادق : ٦١  
 عبد الله بن الزبير : ١٨  
 عبد الله بن طباطبا : ٧٧  
 عبد الله بن محمد بن أبيايل : ٥٨ ، ٥٧  
 عبد الله بن ميمون القداح : ٤٩ ، ٤٨  
     ٧٥ ، ٧٤ ، ٧١ — ٦٣ ، ٥٧ ، ٥٢  
     ٢٨٥ ، ٢٨٢ ، ١٩٧  
 عبد الله الخزرجي الأنصارى : ٦٨  
 عبيد الله بن الحسن القبرواني : ٣٠٣ ، ٢٨٣  
 عبيد الله المهدى : ٥١ ، ٤٨ ، ٢٢  
     ٦٢٤٥ ، ٥٨ ، ٥٦ ، ٥٥ ، ٥٤ ، ٥٢  
     ٣٠٢ ، ٢٩٠ ، ٢٨٧  
 عثمان : ٣٠٠ ، ١٤٦ ، ٤٣ ، ١٨  
     ٨٤ — ٨٠ ، ٥٠ ، ١٠  
     العزيز بالله : ١٠  
     ١٢٥ ، ١١١ ، ٩٩ ، ٩٦ ، ٩٤ ، ٨٧  
     ١٧٤ ، ١٥٦ ، ١٥٤ ، ١٤٥ ، ١٤٤  
     ٢٢٥ ، ٢١٢ ، ١٨٥ ، ١٨٢ ، ١٧٦  
     ٣٢٦ ، ٣٠١ ، ٢٥٤ ، ٢٤٦ ، ٢٣١  
     ٣٥٢ ، ٣٣٨ ، ٣٣٥ ، ٣٣٠ ، ٣٢٩  
     ٣٦٩ ، ٣٦٨ ، ٣٦٤ ، ٣٦٣ ، ٣٦٢  
 عقيق الخادم : ٨٩  
 عقيل بن أبي طالب : ٥١ ، ٤٩  
 العلاقة ، الثائر : ١٧٧ ، ١٧٦  
 علي بن ابراهيم المرسي : ٣٤٣  
 علي بن أبي طالب : ٤٣٨ ، ٤٣٦ ، ٣٥ ، ٢٣  
     ٥٥٩ ، ٥٠٠ ، ٤٩٦ ، ٤٧ ، ٤٤ ، ٤٣  
     ٦١٧٣ ، ٦١٤٣ ، ٧٧٤ ، ٧٢ ، ٦٦ ، ٦٤  
     ٦٢٤٠ ، ٢٠٥٦ ، ٢٠٣ ، ٢٠٢ ، ١٨٢  
     ٦٢٩٦ ، ٢٨٧ ، ٢٦٩ ، ٢٦٨ ، ٢٥٢  
     ٣٥١ ، ٣٢٢ ، ٣٠٠ ، ٢٩٧  
 علي بن أحد الزيدى : ٣٤٣  
 علي بن الإخشيد : ٢٣  
 علي بن الحسين (زين العابدين) : ٢٦٩ ، ٢٦٨

## ص - ع

صاعد بن عبي بن نطروس : ١٤٤  
 صالح بن علي الروذباري : ١١٤ ، ١١٢  
     ٣٢١ ، ٣٢٠  
 صالح بن مراداس : ١٨٦  
 صریح الدلا ، أبو الحسن علي بن عبد الواحد :  
     ٣٦٩  
 صفير اليهودي ، الطبيب : ١٤٤  
 الصقالبة : ٨٠ ، ٨٠  
     ٣٢٦ ، ٣٢٥ ، ١٧٦ ، ١٤٠ ، ١٠١  
 صلاح الدين ، الملك الناصر : ٣٦٩ ، ٣٢٢  
 صندل الخادم : ١٨٨  
 صنهاجة : ١١١ ، ٩٤  
 طبع ، القائد : ٢٨٩  
 طلائع بن رزيك : ٣٦٧ ، ٣٣٦ ، ٣٣١  
     ٣٦٩ ، ٣٦٨  
 الطرسى ، أبو جعفر محمد : ٦٧  
 ظافر بن القاسم الجذائى : ٣٦٦  
 ظالم بن موهوب المقليل : ٧٩  
 الظاهر ، أبو الحسن علي : ١٨٤ ، ١٠  
     ٢٢٨ ، ٢٢٦ ، ٢٢٥ ، ٢٢٤  
     ٣٣٠ ، ٣٢٦ ، ٣٢٢ ، ٢٣٣ ، ٢٣٠  
     ٣٣١  
 الطاهر بيرس : ٢٤٧  
 العاذد ، الخليفة : ٣٦٩ ، ٣٦٧ ، ٣٣٢  
     ١٧٣ ، ١٤٦  
 العباسة أخت الرشيد : ٥٤  
 عبد الأعلى بن هاشم : ١٠٩  
 عبد الجبار البصرى : ٥١  
 عبد الرحمن الناصر : ٩٠  
 عبد الرحيم بن أبي السيد : ١١٧  
 عبد الرحيم بن إلياس : ١٦٥ ، ١٦٤  
     ٢١٢ ، ٢٣٨ ، ٢٢٦ ، ٢١٦  
 عبد العزيز بن أبي كثيد : ١٨٠  
 عبد العزيز بن محمد بن النهان : ١٠١  
     ١٠٨ ، ١٠٩ ، ١١٢ ، ١١٣  
     ١٤٩ ، ٢٦٨  
     ٣٦٣ ، ٣٣٣

، ٢٣٢ ، ١٤٤ ، ١٠٧ ، ١٠١ ، ٩٩  
 ٣٣٣ ، ٣٣٠  
 فوك ، الدكتور : ٢٤٩  
 فون هر : ٧٢  
 فيشاغورس : ٢٣٠  
 القادر باهه ، الخليفة : ١٨٣ ، ٥٥ ، ٥٤  
 القاهرة ، الخليفة : ٢٢ ، ٢١  
 القائم بأمر الله ، ٢٠٠ ، ٥٨ ، ٢٣  
 قائم الزمان : ٢٣٧  
 القاضي الفاضل : ٣٦٨ ، ٣٦٧  
 القراءة : ٦٦ ، ٥٤ ، ٥٠ ، ٣٢ ، ١٢  
 ، ١٧٥ ، ١٢٥ ، ٧٨ ، ٧٧ ، ٧٦  
 ، ٢٨٣ ، ٢٨١ ، ٢٤٥ ، ١٩٦ ، ١٨٩  
 ، ٣٠٢ ، ٢٩١ ، ٢٩٠ ، ٢٨٨ ، ٢٨٧  
 ٣٣٥ ، ٣١٥ ، ٣٠٤ ، ٣٠٣  
 فراوش بن المقلد العقيل : ١٨٣  
 القضايع : ٢٣٠ ، ٢٢٢ ، ٢١٧ ، ١٢  
 ، ٣٦٧ ، ٣٦٥  
 القلقشندى : ٣٦٨ ، ٣٤٤ ، ١١ ، ١٠  
 قيد الخادم : ٩٦  
 كافور الإخشيدى : ٢٩ ، ٢٤ ، ٢٣  
 ، ٣٦٢ ، ٩٨ ، ٨٠  
 كالبيسترو ، يوسف بلسامو : ٢٤٩  
 كناتمة ، قبيلة : ٩٣ ، ٩٢ ، ٩١ ، ٣٢  
 ، ٢١٤ ، ١٧٦ ، ١٠٨ ، ١٠٦ ، ٩٩  
 ٣٣٥  
 كلوباترة : ٢٥٠  
 الكنيسة التطبيقة : ٢٣٢ ، ٢٣١  
 لوانة ، قبيلة : ١٨٧  
 لولو ، الوزير : ٨٣ ، ٨٢  
 لولو ، أبو نصر : ١٨٦ ، ١٨٥  
 لولو الشيرازى : ١٨٦  
 م — ي  
 مالك بن سعيد الفارق : ١١٥ ، ٩٧  
 ، ١٦٣ ، ١٤٩ ، ١١٦  
 المانوية : ٧٠  
 الميسنة : ٢٩٨

علي بن الحسين بن أحد : ٦٠  
 علي بن التهام : ٣٣٣ ، ٣٣٨  
 علي بن جعفر بن فلاح : ١٠١ ، ١٨١ ، ١٨٢  
 ، ٣٣١ ، ٣٣٠ ، ١٨٩  
 علي بن عبد الله ، الداعي : ٩٤  
 علي بن عبد الله بن محمد بن اسماعيل : ٥٨  
 علي بن عمر العداس : ١٠٧  
 عمارة اليمن : ٣٦٩ ، ٣٥٩  
 عمر : ٤٣ ، ١٤٥ ، ١٦٩ ، ١٤٦  
 عمرو بن العاص : ١٥٣ ، ١٨  
 عبد العظيم : ١٣٠  
 عيسى بن موسى : ٢٨١  
 عيسى بن نسطورس : ٩٢ ، ٩١ ، ٨١ ، ٨٠  
 غادي الصتلبي : ١١٦  
 غالب بن ملاك : ١١٤  
 الغزالى ، الإمام : ٢٨٤  
 غير الحدام : ١١٦ ، ١١٥ ، ١١٤ ، ١١٦ ، ١٤٦ ، ١٣٠  
 ف — ل

فائق ، عزيز الدولة : ٢٢٦ ، ١٨٦  
 فاطمة ، بنت الرسول : ٤٤٧ ، ٤٤٣ ، ٣٣  
 ، ٣٥١ ، ٢٨٧ ، ٢٥١ ، ٤٨  
 الفاطميون : ٦٦٥ ، ٦٢ ، ٥٦٦ ، ٢١ ، ١٣  
 ، ٣١٢ ، ٢٥٣ ، ٧٦ ، ٦٧  
 الفائز باهه : ٣٦٩  
 فائق الحادم : ٩٦ ، ١٧٧  
 فتح ، صاحب قلمة حلب : ١٨٦  
 فحل بن تيم : ١٠١ ، ١٨٧ ، ١٨١  
 الفرج بن عثمان القاشاني : ٢٨٧  
 فرنك ، يعقوب : ٢٤٩  
 فرانكو : ١٢١  
 فضل بن جعفر بن القراء : ١١٧  
 الفضل بن صالح : ١٢٢ ، ١٨٩ ، ١٩٠ ، ١٢٢  
 ، ١٩١  
 الفطرة : ١٤٩ ، ١٠٩ ، ٩٧  
 ، ٣٤٧ ، ١٥٧ ، ١٤٩  
 فلفول الرناق : ١٧٩  
 فهد بن ابراهيم ، الرئيس : ٩٥ ، ٩٤

|                                  |                                        |
|----------------------------------|----------------------------------------|
| ٣٥٠، ٣٤٤، ٢٦٥، ٢٦٣، ٢٥٤          | المقى العباسى : ٢١                     |
| ٣٦٥، ٣٦٤، ٣٥٢                    | المنبى ، أبو الطيب : ٣٦٢               |
| المستكفى العباسى : ٢١            | الموكل العباسى : ١٧٣                   |
| المستنصر بالله : ٢٨٤، ٢٤٢، ٢٣٠   | مجالس الحكمة : ٣٤٠، ٢٦٢، ٢٤٧           |
| ٢٨٤، ٢٤٢، ٢٣٠                    | ٣٤٠، ٢٦٢، ٢٤٧                          |
| ٣٦٥، ٣٤٦، ٣٣١، ٣٢٨               | ٣٦٢                                    |
| ٣٦٥، ٣٤٦، ٣٣١، ٣٢٨               | مجالس القصر : ٢٨٠، ٢٦٤                 |
| ٣٦٧، ٣٦٦                         | الجوبيه : ٢٨٢                          |
| مسعود الصقلبي ، أبو الفتوح : ١٠١ | محمد بن أبي الروام : ١٨١               |
| ١٢١                              | محمد بن أحمد بن سعيد التيني : ٣٦٤      |
| مصطفوي كمال : ١٢١                | محمد بن أحمد بن عبد الله بن ميمون : ٥٢ |
| ٣٣                               | محمد بن اساعيل بن جعفر الصادق : ٤٨     |
| المطيع العباسى : ٣٣              | ٦٤٠، ٦١، ٦٠، ٥٧، ٥١، ٤٩                |
| ٢١٨، ١١٥، ١٠٧                    | ٢٨١، ٢٦٩، ٢٦٨، ٧١، ٦٦، ٦٥              |
| مظفر صاحب الملة : ١٠٧            | ٣٠٢، ٢٨٢                               |
| المظفرية : ١١١                   | محمد بن الحسن العسكري : ٢٤٠            |
| معاوية : ١٨                      | محمد بن الحسين ( دندان ) : ٥٢          |
| ١٧٣، ١٣٦، ٤٤                     | محمد بن القاسم بن عاصم : ٣٦٤           |
| ٣٧                               | محمد بن جعفر الحبيب : ٢٨٥              |
| المعزلة : ٣٧                     | محمد بن سليمان : ٢٨٩                   |
| ٢٨٩، ٥٤، ٤٩                      | محمد بن طلحه : انظر الاختيد            |
| المعتضد العباسى : ٤٩             | محمد بن عبد الله بن جعفر : ٦١          |
| ١٨٠                              | محمد بن علي ، أبو جعفر : ٣٦، ٣٥        |
| المعز بن باديس : ١٨٠             | ٢٦٩، ٢٦٨                               |
| المعز الدين الله : ١٢٦، ١٠       | محمد بن علي الهاشمى : ٣٦٦              |
| ٢٥٠، ١٤٤، ١٢٦                    | محمد بن نزال : ١٣٠                     |
| ٤٠٦، ٣٣، ٣٢، ٢٩، ٢٧              | محمد بن النهان : ٢٦٣، ٢٥٤، ٩٦، ٩١      |
| ٧٢، ٧١، ٦٦، ٦٣، ٦٢               | محمد الباقر : ٧٠، ٦٩، ٦٨               |
| ٨٨، ٨٤، ٨٠، ٧٩، ٧٨، ٧٣           | محمد القائم : ٢٩٠                      |
| ١٧٩، ١٤٦، ١٤٣، ٩٥، ٩٢            | محمد المكتوم : ٢٨٥                     |
| ٦٢٤٦، ٢٤٥٦، ٢٣١، ٢٢٥، ١٨١        | محمد بن النحوى : ١٠٧                   |
| ٦٣٢٦، ٢٩٧، ٢٩٠، ٢٥٤، ٢٥٣         | محمد بن سبكتكين : ١٨٣                  |
| ٣٦٩، ٢٦٣، ٣٦٢، ٣٣٨، ٣٣٤          | المرتضى ( أسوى الشريف الرضى ) : ١٨٣    |
| ١٨٢                              | المرجنة : ٣٧                           |
| مفلح الريانى : ١٨٢               | مروان الثانى : ١٨                      |
| ٢٣٧                              | مزاته ، قبيلة : ١٨٧                    |
| المقنى : ٢٣٧                     | المزدكية : ٢٨٨                         |
| ١٣٦، ١١٤٩                        | المسجى ، عز الملك : ١١٠، ٩٢، ١٢        |
| ١٠٨، ٩٥، ٩٤، ٨٩، ٥٥، ٥٣          | ٤٢٢، ٢٢١، ٢٢٠، ١٥٦، ١١                 |
| ١١٣٦، ١٢٧، ١١٨، ١١٧، ١١٤         |                                        |
| ١٦٧، ١٦٥، ١٥٥، ١٣٧، ١٣٦          |                                        |
| ١٢١٩، ٢١٣، ٢٠٤، ١٨٧، ١٨١         |                                        |
| ٣٦٦، ٢٤٧، ٢٤٦، ٢٢٤، ٢٢٠          |                                        |
| ٣٣٨، ٣٣٦، ٢٩٠، ٢٧٥، ٢٧٤          |                                        |
| ٣٦٥، ٣٣٨، ٣٥٧، ٣٥٢، ٣٤٤          |                                        |
| ٣٦٧                              |                                        |
| المقعن انحراساف : ٢٩٧، ١٩٦       |                                        |
| المقعنيه : ٢٩٨                   |                                        |
| المكتفى بالله العباسى : ٤٨، ٢٠   |                                        |
| مكيافيلى : ١٢١                   |                                        |

- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>٤٣١ ، ٣٠٥ ، ٢٩٨ ، ٢٣٩ ، ٢٣١<br/>٢٢٢</p> <p>التصريرية : ٣٠٤ ، ٣١٩ ، ٣٢٢</p> <p>النعمان ، التيمي ، أبو حنيفة : ٣٤ - ٣٧</p> <p>٤٢٧٧ ، ١١٣ ، ٧٣ ، ٦٣ ، ٦٢ ، ٤١<br/>٢٦٢ ، ٣٣٩ ، ٣٣٨</p> <p>النورمان : ٣٤٣</p> <p>النوشرى ، عبسى : ٤٩</p> <p>النويرى : ٧٥ ، ٥٣ ، ١٢٦ ، ١١٩<br/>٢٨٥ ، ٢٧٤ ، ٢٦٦ ، ١٦٧</p> <p>نيقورس ، بطريرك بيت المقدس : ١٤٣<br/>٢٢٧</p> <p>نيقورسوس أورانوس : ٨٢</p> <p>وف الصقلى : ٨٠</p> <p>هاشم بن العباس المصرى : ٣٦٦</p> <p>هتلر : ١٢٠</p> <p>هشام بن الحكم : ٧٠</p> <p>هشام بن المغيرة بن الناصر : ١٨٦</p> <p>هشام المؤيد بالله : ١٨٧</p> <p>يارختكين : ١٨٢ ، ١٣٧</p> <p>ياقوت الحموى : ٥٣</p> <p>يانس الصقلى : ٩٦</p> <p>يجىى بن على الأندلسى : ١٧٩</p> <p>يسوع المسيح : ٢٥٠ ، ٢٣٢ ، ٢٣١<br/>٢٢٢ ، ٢٦٩</p> <p>اليعافية : ٨٧</p> <p>يمان الخادم : ٩٦</p> <p>يوسف بن زبرى الصنهاجى : ١٧٩</p> <p>يوسف بن عبد الله بن الحسين : ١٨١</p> <p>يونس الراهب : ١٣٨</p> <p>اليهود : ٨٠ ، ٨١ ، ١١٠ ، ١٣٦ ، ١٣٨ ، ١٣٦<br/>١٤٦ ، ١٤٣ ، ١٤٢ ، ١٤١ ، ١٣٩<br/>٢٣٩ ، ٢٥٥ ، ٢١٠ ، ٢٧٧ ، ٦١٦٩<br/>٣٥٦ ، ٢٩٨</p> | <p>الملكية ، طائفة : ٨٦ ، ٨٨ ، ٨٧ ، ٨٦<br/>منشا اليهودي ، الطبيب : ٨١ ، ٨٠<br/>المنصور بن أبي عامر : ١٨٦</p> <p>المنصور العباسى : ٢٨١</p> <p>المنصور الفاطمى : ٢٩٠ ، ٤٢</p> <p>منصور اليمن : راجع الحسين بن فرج<br/>ابن حوشب</p> <p>منصور بن مقشر : ١٥٦ ، ١٤٤ ، ٨٠</p> <p>المهدى : ٥٩ ، ٥٤ ، ٥٣ ، ٥١ ، ٤٠<br/>٧٤ ، ٧٣ ، ٧١ ، ٦٦ ، ٦٢ ، ٦١<br/>٢٤٢ ، ٨٥</p> <p>عبد الله المهدى<br/>المهدى المنتظر : ٢٩٧ ، ٢٤٠</p> <p>موسولىنى : ١٢١</p> <p>موسى بن العازار ، الطبيب : ٨٠</p> <p>موسى بن جعفر : ٦٤</p> <p>ميخائيل بالفلاجونين : ٣١١</p> <p>ميسور الخادم : ٩٦</p> <p>مييلر ، المستشرق : ١٤٨ ، ١٦٧ ، ١٧٣<br/>٢٤١</p> <p>بيمون القداح (ابن ديسان) : ٤٩ ، ٥٠<br/>٦٩ - ٦٥ ، ٦٣ ، ٥٥ ، ٥٢ ، ٥١<br/>٢٨٢ ، ٢٨١ ، ٧٥ ، ٧٣ ، ٧٢ ، ٧١<br/>٢٨٨</p> <p>الميونية : ١١١</p> <p>ناصرى خسر و : ١٢٥ ، ١٢٦ ، ١٢٧ ، ٣٤٧</p> <p>النبي العربى (ص) : ٣٦ ، ٣٧ ، ٤٠ ، ٤٣<br/>٢٠١ ، ٢٩٦ ، ٢٦١ ، ٢٠١ ، ٤٣</p> <p>التجوى : ١٠٩ ، ١٤٩ ، ١٥٧ ، ٢٤٧<br/>٣٤٧ ، ٢٥٧</p> <p>نسيم صاحب الستر : ٢١٧ ، ٢١٨<br/>للنصارى : ١١ ، ٨٠ ، ٨١ ، ٨٧ ، ٨٨<br/>١٤٦ ، ١٤٤ - ١٣٨ ، ١٣٦ ، ١١٠<br/>٢٢٧ ، ٢٢٥ ، ٢١٠ ، ١٧٠ ، ١٦٩</p> |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

رقم الإيداع ١٩٨٣ / ٥٠٤٠  
ترقيم دولي ٩٧٧ - ٥٠٥ - ٠٠ - ٦ - ٥